#### **VINE OF DAVID • REMNANT REPOSITORY**

## Megale Sod

### Rabbi Yechiel Tzvi Lichtenstein



Vine of David is a publishing arm of the ministry of First Fruits of Zion dedicated to resurrecting the voices of Messianic pioneers and luminaries. If you would like to assist in the publication of these voices from the past you can sponsor the translation and publication their important works please visit www.vineofdavid.org for needs and opportunities.

### Vine of David

PO Box 649, Marshfield, Missouri 65706-0649 USA

Phone (417) 468-2741, www.ffoz.org

Comments and questions: www.ffoz.org/contact

First Fruits of Zion: www.ffoz.org

Vine of David: www.vineofdavid.org

### ספר

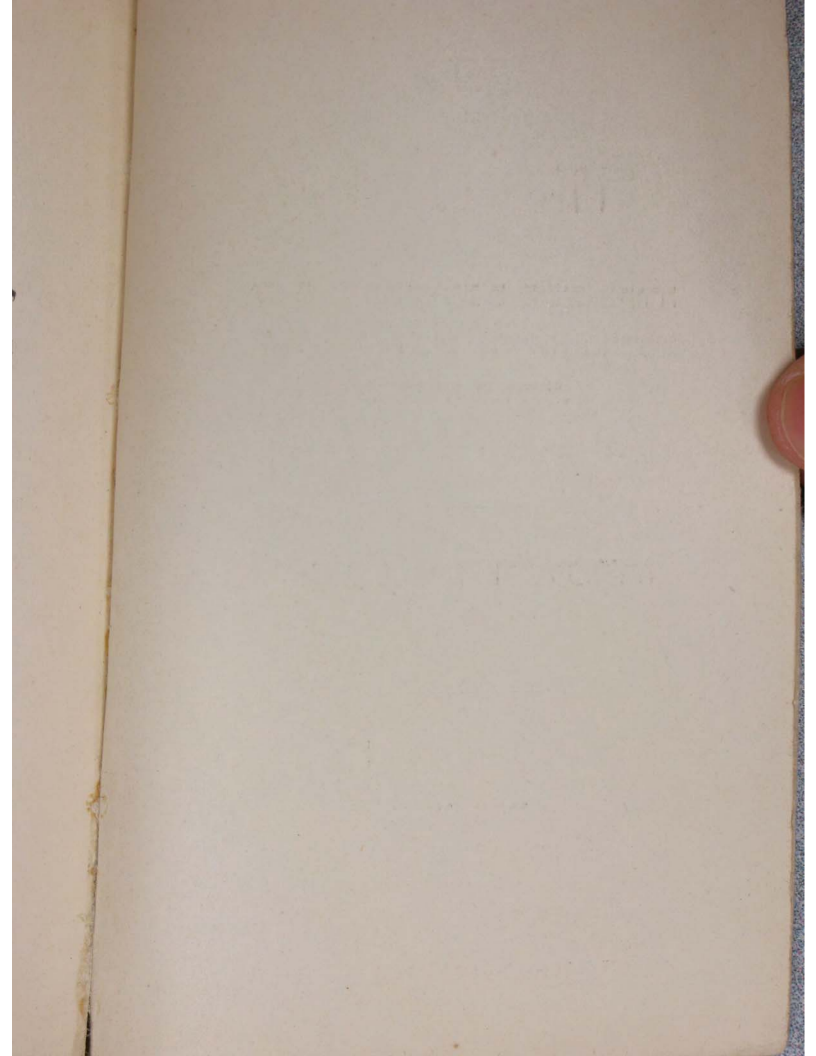
## מגלה סוד

יכאר הרכה כתובים קשים בתורה נכיאים וכתובים, ואיזה מאמרים בתלמוד ומדרש.

ממני

## ירואל צבי הירשענואָהן

בודאפעסט שנת תרס"ו לפ"ק



# מגלה סוד

יבאר הרבה כתובים קשים בתורה נביאים וכתובים, ואיזה מאמרים בתלמוד ומדרש.

ממני

יחיאל צבי הירשענואָהן

בודאפעסט שנת תרס"ן לפ"ק אמר המחבר, איזה דברים מספרי זה כבר נדפסו בספרים שלי הקודמים אך נשנו פה בעבור ההוספות והתקונים שנעשו בהם.

מב

アロロ

ויו

ובני

רב

שמ

25

58

במ

חיי

כמ

בפ

הר הוא

### ספר בראשית

א 1) בראשית ברא אלהים את השמים ואת הארץ, יש מניהין את המים (החלוץ) בשאלתם הלא השמים נבראו ביום שני, והוא טעות כי שמים לבד ורקיע השמים לבד, והענין כן הוא בתחלה ברא הי שמים וארץ והארץ היתה מכוסה במים וחשך על פני תחום פיי על פני המים (תחום נקרא חמר מים רבים העמוקים מאד כמו שמות ט"ן תהומות יכסיומו, יונה בי תהום יסובכני וכדומה) ואחרי כן כשאמר אלהים יהי אור ויהי אור נהיה האור על המים מלמעלה. וביום שני עשה אלהים את הרקיע בתוך המים להבדיל בין המים העליונים אשר מעל לרקיע ובין המים התחתונים אשר מתחת לרקיע.\*) ונמצא נשאר האור שברא ביום ראשון על המים העליונים אבל תחת הרקיע השני נשאר חשך ולא אור, ועל כן אמר ביום רביעי יהי מאורות גם ברקיע השמים שהוא לנגדנו להאיר על הארץ. (אהר שכתבתי זאת ונדפס בספרי הקודמים מצאתי שכבר העיר ע"ז הגר"א) ולדעת הרמב"ן נקראו מאורות כמו כלים שמקבלים מאור של מעלה, וכ"ה במדרש במדבר רבה פט"ו ההמה והלבנה מזיקוקי אור של מעלה הן חוטפין. ונמצא יש שני שמים כמו שאמר הכתוב (דברים יי 14) הן להי אלהיך השמים ושמי השמים, וכדעת רב בחגיגה י"ב ע"ב. ועל כן שמים הוא במשקל הזוגי כמו ידים רגלים, וכן מים הוא במשקל הזוגי בעבור שיש מים העליונים ומים התחתונים, וכן היים בעבור שיש היים גופיים והיים נפשיים, וכן כל המקומות הבאים במקרא במשקל הזוגי הם בעבור שהיו בהם שני הלקים כמו למשל ירושלים שהיה ירושלים העליונה וירושלים התהתונה כמ"ש במדרש תנחומא. וכן מצרים העליונה והתהתונה ועי מ"ש בפי' ישעיה ט"ו על עגלת שלישיה. ולפי דעתי הרקיע הוא

בספרים והתקונים

וזה הרקיע איננו השמים שבפסוק אי שברא ביום הראשון שהוא השמים העליונים על המים העליונים וזה הרקיע הוא בתוך המים אשר קראו ג"כ שמים ונקרא ג"כ להלן רקיע השמים, שמים נגזר ממלת שֶם, עצם רחוק כמ"ש הספורנו.

התפשטות מקום פנוי וריק בין המים, והמים העליונים באו בארצות הכוכבים הסובבים מלמעלה, וה' יודע.

בארצות הכוכב ביום השביעי וגר' וישבות ב (2) ויכל אל הים ביום השביעי כבר כלה אלהים וגוי שיעור הכתוב כן הוא כאשר ביום השביעי כבר כלה אלהים מלאכתו כמ"ש ויכולו וגוי על כן שבת ביום השביעי מכל מלאכתו

3) כי בו שבת וגו' לעשות פיי שבת לעשות, ויכול להיות שהמ"ם של מכל מלאכתו נמשך גם לפה ששבת מלעשות.

ונהר יוצא מעדן וגוי נתבארו המקומות האלה (10 בספרי שבע תכמות בערך פישון ע"ש, וכפי הנראה ים הכספי שנתהוה ע"י המבול שטף הכל.

14) קדמת אשור יש מפרשים לפני אשור. והוא לנגדנו בארץ ישראל.

מו"ג וע"כ באכלם נודע להם כי עירומים הם. במו"ג וע"כ באכלם נודע להם כי עירומים הם.

על כן יעזב איש וגו' הוא מצות עשה על (24) מניעת הגירושין כי אשת נעורים אסור לגרש כמ"ש בתלמוד פוף גיטין ובטוש"ע הלכות גיטין ועמ"ש בפי מלאכי.

ג 1) אף כי אמר אלהים וגוי יש מפרשים כי מלת אף נמשך למטה, ושיעור הכתוב הוא כי אמר אלהים לא תאכלו אף מכל עץ הגן?

8) הי אל הים מת הלך בגן לרוח היום עמ"ש לחלן בסיי די וכן פיי רמב"ן. ובמו"ג פיי על הקול ובמדרש רבה יש מחלוקת בזה.

על גחונך תלך עי בא"ע שהנחש היה הולך בקומה זקופה. וכן בהתמונות שמצאו כעת בהפירות בכל ואשור נמצא הנחש בשתי רגלים וקומה זקופה כאדם.

15) הוא ישופך ראש וגוי מלשון התלמוד נפי (בפי מדום בוקא דאטמא דשף מדוכתיה ועי רש"י איוב ל"ד 21 על פסוק ושפו עצמותיו.

ויבא קין מפרי האדמה מנחה להי (3 T ויבא קין מפרי האדמה מנחה להי והבל הביא גם הוא מבכורות צאנו ומהלביהן וגוי לא נזכר שבנו מזבח ופרי האדמה לא יובא על המזבה וכהנים כמו במקדש

לא היו יותר נו ונגלה 8 ועל אתא ק לשעתו בלחם אצלינו

בהרימ וגם אל הפירוו

הביא הביא

נ"א ב בביאו

הניחוו

שרובי שהיא ענין

הפעל פעל על ד

נקבה

צר, בלשו

הדב

עוכו

לניש נותן באש שלנ

ים העליונים באן

י וגרי וישבות י כבר כלה אלהים יום השביעי מכל

פיי שבת לעשות, ד גם לפה ששבת

יו המקומות האלה הנראה ים הכספי

פני אשור. והוא

והמגונה כמו שפיי

א מצות עשה על רש כמ"ש בתלמוד מלאכי

מפרשים כי מלת אמר אלחים לא

יות היום עמ"ש הקול ובמדרש רנה

שהנחש היה חולך חפירות בבל ואשור ם.

מלשון התלמוד נפי 21 רש"י איוב ל"ד

ה מנהה לה' יהן וגו' לא נונר וכהנים כמו במקדש

לא היו שם ולא נזכר שקבעו מקום תפלה כדעת הא"ע, אך יותר נכון לפי מאמר המדרש עיקר שכינה בתהתונים היתה כוי ונגלה להם כמו שנגלה לאברהם בדמות אדם וכמו למעלה ג' 8 ועל דרך שנמצא בתלמוד סנהדרין צ"ה ב' אצל סנחריב אתא קוב"ה ואדמי ליה כגברא סבא כוי, והוא כבוד ולבוש נברא לשעתו כמ"ש הרמב"ן בריש פי וירא והרס"ג. וכמו שאברהם כבד בלהם מצות ובשר, על דרך שאנחנו מכבדים אדם גדול בבואו אצלינו את כי יש לו בביתו כל טוב, וכן בבוא הי לקין והבל הביא קין מנחה ותשורה לו מפרי האדמה וכבד ה' בזה והבל הביא לו מתנה מן הצאן השמנות, (זהו ומחלבהן ע"ד הכתוב בהרימכם את חלבו במדבר י"ח) והי לא שעה אל קין (להבים אותו) וגם אל מנחתו לקבל אותה כי לבבו לא היה שלם עם הי ולא נתן מן הפירות הטובות ועל יסוד זה בא לעולם ענין הקרבנות עם ריה הניחות שלהם כמו שנמצא בספרי קדמוני הגוים ועמ"ש בתהלים נ"א בפיי הכתוב אז תהפוץ זבחי צדק עולה וכליל וגוי. ועי בביאורי הגר"א בפי וירא ע"פ ויאכלו.

סף לפתה המאת רובץ, המשל נלקה מן הכלב שרובץ לפתח בעליו. ומה שאמר רובץ לשון זכר על המאת שהיא שם נקבה הוא כי כבר הנחתי כלל גדול במקרא כי כל ענין אשר יש לו שני שמות נרדפים שם זכר ושם נקבה יבא הפעל עליהם בלשון זכר ובלשון נקבה אף בהלוף השמות כמו פעל נקבה אף על השם זכר כמו (ירמיה י"ג 16) ושמה לצלמות על האור בעבור השם נקבה אורה, וכן פעל זכר אף על השם נקבה כמו (זכריי יי 11) ועבר בים צרה בעבור שם הנרדף צר, וכן פה רובץ על שם המאת בעבור השם הנרדף בלשון זכר.

8) ויאמר קין אל הבל אחיו פיי שסיפר לו הדברים שלמעלה עם ה'.

לכן כל הורג קין וגוי פיי לכן בעבור שהכיר עונו כפיי התרגום.

19 ויקח לו למך שתי נשים וגו' ויאמר למך לנשיו עדה וצלה שמען קולי וגו' הנכון בזה לפרש כי מטרת לנשיו עדה וצלה שמען קולי וגו' הנכון בזה לפרש כי מטרת נותן התורה היתה אשר כל איש תהיה לו רק אשה אהת ודבק באשתו והיו לבשר אהד כאשר הקדים לאמור (ב' 24) ומה שלקחו אברהם ויעקב עוד נשים מספרת התורה הסבות שסבבו את

זה, אבל יצהק לא היתה לו רק אשה אחת, וכן נה וכדומה. ועל כן
תספר פה כי למך היה ראשון שעבר סדר הבריאה ולקה שתי
נשים, ועל ידי זה לא היה עוד אחדות ושלוה בביתו ולא שמעו
הנשים את קולו עוד, כי כל אהת סומכת על חברתה ע"ד אמרם
ז"ל (עירובין ג' א') קדירה דבי שותפי לא המימא ולא קרירי.
ועל כן היה אומר להם תמיד שמען קולי האזינה אמרתי כי
יכול אני להרוג איש רק בפצעי אותו וילד בחברי אותו, כי כבר יש
לי כלי זיין שעושה תובל קין בפסוק שלפני זה. ועל כן ראוי
לכם לירא מפני, ומן העונש לא אירא כי שבעתים יקם קין אף
שהרג אחיו על לא המם עשה ולמך שבעים ושבעה כי אני
עושה זאת בעבור שלא תשמעוני והכתוב אומר והוא ימשל
בך (ג' 16).

- 22) לטש כל חרש וגוי, מלת אבי שבפסוקים הקודמים שייך גם לפה ושיעור הכתוב אבי לוטש נחשת וברזל אבי כל הרש נחשת וברזל והוא מקביל לפסוקים הקודמים אבי יושב אהל, אבי כל תפש וגוי, וכן תרגם אונקלס רבהון דכל ידעי וכוי.
- ן 3) לא ידון רוחי באדם כפיי רש"י כמו בשמואל בי י"ט 10 כל העם נדון וגוי. בשגם הוא בשר, בעבור שגם הוא בשר כמו שאר חיות ובהמות ואין יתרון לו.
- 4) הנפילים היו בארץ וגוי כפיי פרקי דרבי אליעזר ובספר היובלים הוא הנכון כמ"ש הרמב"ן. וכ"ה ברש"י יומא ס"ז ע"ב ד"ה עזא ועזאל.
- 16) ואל אמה תכלנה מלמעלה פיי שאמה רוהב תהיה למעלה על כל ארך התיבה שהוא שלש מאות אמה ומשם בא האויר לתוך התיבה, ומעה בזה הדורש בלייפציג, גם דברי הא"ע אינם נכונים.
- ל 27 ל יפת אל הים ליפת וישכון באהלי שם, פיי יפת ישכון באהלי שם ללמוד תורה ומוסר. כי בני שם יושבי אוהלים חברות הרועים היו אז בעלי תורה ומוסר וכמו להלן כ"ה 27 עשו איש שדה ויעקב איש תם יושב אוהלים כי הרועים היו תמימים וחולכים בדרך הי כי לא ישבו בערים וכפרים אשר חכמת התבל הגיע, והרועים יושבי אוהלים היו שונאים את עובדי האדמה. ותיכף בבריאת העולם הרג איש האדמה קין את הבל הרועה. ועמ"ש בספר שמות סיי י"ב.

ן נה וכדומה, ועל מ הבריאה ולקח שתי ה בביתו ולא שמעי הברתה ע"ד אמרט המימא ולא קרידי, המימא ולא קרידי, האזינה אמרתי ני האזינה אמרתי ני רי אותו, כי כבר יש רי אותו, כי כבר יש בעתים יקם קין אף בעתים יקם קין אף אומר והוא ימשל אומר והוא ימשל

שבפסוקים הקודמים שת וברזל אבי כל זקודמים אבי יושנ החון דכל ידעיוניו. רש"י כמו בשמואל בשר, בעבור שגם

כפיי פרקי דוני מב"ן. וכ"ח ברט"י

ה פיי שאמה רוהג מאות אמה ומשם גלייפציג, גם דברי

ן בא הלי שם, כי בני שם יושני ור וכמו להלן כ'ה לים כי הרועים היו רים וכפרים אשר שונאים את עוברי דמה קין את הנל

י 2) בנייפת וגוי סדר המקומות שלהם בגעאָגראפֿיע נתבאר היטב בספרי שבע חכמות, ואוסיף פה רק מה שנתהדש לי אחרי כו

(4) ובני יון אלישה ותרשיש כתים ודודנים ובדברי הימים אי ורודנים בריש. ונראה לי כי חושב בני יון יושבי איירופא מתחלה בדרום איירופא אלישה הוא העלאם ארץ יון ותרשיש הוא איספניא כדעת הקדמונים, ואחרי כן חושב מצפון להמקומות האלה הוא כתים הארצות אשר מן הים השחור למערב, כידוע מספרי החשמונאים כי מקדוניא הוא ג"כ מארץ הכתים וכן ארץ הרומיים וכל האיים כמ"ש ביוסיפון לרומיים ואחרי כן למערב רודנים הם היושבים על נהר ראָדאנים בארץ הגאללים, עי מפת מלכות רומי.

מן הארץ ההיא יצא אשור פיי יצא נמרוד לאשור כפיי התרגום והרמב"ן. נמרוד הוא נינום אצל היונים ובנה נינוה על שמו.

14) ואת כסלוחים אשר יצאו משם פלשתים ואת כפתורים, עמ"ש בביאור זה בספר שמות סיי י"ב.

מצידון באכה גררה עד עזה וגו' פי' בדרך החולך אל גרר היה הגבול מצידון עד עזה, ובדרך החולך אל סדום וגוי היה מצידון עד לשע. גבול הוא במקרא גם ארץ המגבלת (געבים) כמו ולא יראה לך המץ בכל גבולך וכדומה, אבל בפסוק 30 ויהי מושבם ממשא בואכה ספרה צריך לפרש עד בואך ספרה כמו שמואל אי סי' ט"ו 7 מחוילה בואך שור פיי עד בואך שור. ועמ"ש להלן כ"ה 18.

21) אבי כל בני עבר היושבים בעברי הנהר פרת מזה ומזה.

יא (3 אספאלט הת מר היה להם להומר, חַמֶּר הוא אספאלט שנמצא במקומות ההם לרוב ויהי להם לחמר הבנין (מערטעל) (ועי בספר שבע הכמות בערך סדום בזה₁) וכן להלן י"ד 10 בארות בארות חמר יש תרגמו בירין דקירא הוא אספאלט₁

28) באור כשדים נתבאר תכונתו בספרי שבע הכמות ערך קרדו. והוא בארם נהרים לא בכבל כטעות הרמב"ן.
יב 4) ואברם בן המש שנים ושבעים שנה בצאתו מחרן ולמעלה נאמר וימת תרח בחרן משמע שהלך

אחרי מות תרה לארץ כנען והיה בן ע"ה שנה והקשו ממה שנאמר למעלה ויהי תרח שבעים שנה ויולד את אברם ואת נחור ואת הרן ותרה הי מאתים וחמש שנה, עי במפרשים, ונעלם מעיניהם דברי התלמוד סנהדרין ס"ט ע"ב שאמרו במסקנתם כי אברם נולד באחרונה אך דרך חכמתן קחשיב להו כוי כמו שם הם ויפת וכדומה, ולפי זה הכל נכון כי אברם נולד בשנת מאה ושלשים לימי תרח ובהיותו בן ע"ה שנה מת אביו בשנת מאה ושלשים לימי תרח ובהיותו בן ע"ה שנה מת אביו ויצא מחרן, ויש להעיר מזה למנין שנות עולם של חשבון בעל סדר עולם, ובעל מאור עינים לא העיר בזה.

יד 1) ויהי בימי אמרפל מלך שנער אריוך מלך אלסר כדרלעומר מלך עילם וגוי אף כי כדרלעומר היה ראש המלכים והם היו רק עוזריו. כמבואר בפסוק 4, 5, ובפסוק 9 השבהו בראשונה, ופה אמר ויהי בימי אמרפל בראשונה כי הוא היה נודע לשם ולתהלה בארץ כי היה המלך החכם בימיו, כמו שנמצא עתה ממנו ספר הדת, ושמו באשורית עמא רבי, כידוע.

מז 12 פרא אדם, פרא של אדם כמו צאן אדם (יהזקאל ל"ז) צאן של אדם ובל"א מענשליכער פרא, מענשליכע שאפע. ל"ז) ות קרא שם הי הדובר אליה, כי הי נראה ממיד במלאך ודבר לה ע"י המלאך כמ"ש במדרש ב"ר פמ"ח ולפי הפשום הוא בכל המלאכים הנשלחים לבני אדם בדבר הי, וכן משמע במדרש רבה שמות פל"ב בסופו ואולם במדרש שמות ג'

אמרו זה רק על מיכאל, ואולם בדניאל יי 13 נמצא על מיכאל אחד השרים הראשונים, ודעת המקובלים שהוא מטטרו"ן שר הפנים, ועמ"ש בפי שמות, ובזכריה גי נראה כי מלאך הי אשר הי דובר בו הוא ראש על המלאכים העומדים לפניו ע"ש.

ועמ"ש בסיי י"ה פי וירא.

אתה אל ראי פיי הנראה לבני אדם, כי אמרה הגם הלום, אשר גם הלום ראיתי אחרי רואי, ע"ד וראיתי את אהורי. והה"א של הגם צריך לינקד בפתח.

יז 13 והיתה בריתי בבשרכם וגוי ברית הוא ענין חתוך כמ"ש הרד"ק שהיו שוחטין והותכין בהמות והולכים ביניהם כמו באברהם ובירמיהו ל"ד 18 נאמר העגל אשר כרתו לשנים ויעברו בין בתריו, ועל כן אומר פה שיהיה החתוך בבשרכם ממש.

יד 1) וירא אליו הי וגוי הנכון כדעת הרמב"ם במו"נ כי פסוק בי הוא ביאור לפסוק ראשון כי הי נראה אליו

שנה והקשו ממה את אברם ואה ג' ע' במפרשים, ע'ב שאמרו מתן קחשיב להו מתן קחשיב להו ון כי אברם נולד שנה מת אביו של חשבון בעל

ער אריוך מוך עומר היה ראש ס, ובפסוק 9 ראשונה כי הוא זכם בימיו, כמו מא רבי, כידוע. ן אדם (יחוקאל נשליכע שאפֿני. ה, כי הי נראה רש ב"ר פמ'ח ם בדבר הי, וכן מדרש שמות גי זצא על מיכאל א משטרו"ן שר מלאך הי אשר ם לפניו ע"ש.

> כי אמרה הגם זיתי את אחורי.

ברית הוא ענין והולכים ביניהם כרתו לשנים תוך בבשרנם

הרמב"ם במו"ג י גראה אליו

בחשלשה המלאכים כי כל מקום שהמלאך נראה השכינה נראית כמ"ש במדרש ועל כן מדבר אברהם אליו אדני אל נא תעבר וגוי וכן בפסוק 10 ויאמר שוב אשוב מאמר הי וכן בפסוק 13 והלאה. אך בפסוק 22 ויפנו משם האנשים וגוי ואברהם עודנו עומד לפני הי נראה שנפרדו המלאכים מן השכינה, ושני המלאכים באו סדומה (י"ם אי), כי האחד שבשר את שרה הלך לו ואחר זה אצל לום שב הקב"ה לחיות בתוכם ועל כן ידבר לום ג"כ (י"ם 18) אל נא אדני הנה נא מצא עבדך וגוי והוא השיב נשאתי פניך לבלתי הפכי וגוי ועי רש"י כי שם זה השיב נשאתי פניך לבלתי הפכי וגוי ועי רש"י כי שם זה קדש הוא.

למ 24 (של המרה במיר על סדם ועל עמרה גפרית ואש מאת הי מן השמים, מלות מאת הי נמשכים עם מלת ואש ולא עם הפעל המטיר, ורוצה לאמר שהאש היה אש של מעלה ולא אש של העולם הזה וזה המטיר מן השמים. ובחנם גדהקו הקדמונים. ולהבין הענין פה שהמלאכים אמרו שהמה משהיתים המקום הזה ואמר בפסוק 21 לבלתי הפכי וגוי ופה נאמר שגפרית ואש ירדו ועל ידי זה הפך את הערים הוא לפי יסוד הקבלה כי כל משהית טבעי נעלם בו המלאך המשהית.

כא 18) כי לגוי גדול אשי מנו, מדבר כמוי היבעצמו (אף כי פה כתוב מלאך אלהים ולא מלאך האלהים) כי הי הוא בכל מלאך כמ"ש למעלה ט"ז 13, ויכול ג"ב להיות שהיה שרו של ישמעאל.

כב 12) ולא חשכת את בנך וגוי ממני עי ספורנו, והנכון כמ"ש למעלה כ"א 18. ובפסוק 16 להלן אומר נאם ה', והא"ע מתרץ תמיד כי השליה ידבר בלשון שולחו אף כי איננו אומר נאם ה'.

14 ויקרא אברהם שם המקום ההוא ה' יְרָאֶה, אשר יאמר היום בהר ה' יֵרָאֶה; פיי כשאחד אומר לחבירו ומגביל לו את המקום הזה כי שם ימצאנו אומר לו בהר ה' יֵרָאֶה. ולפי דעתי אל הכתוב הזה כיון ר' יוחנן בן דהבאי שאומר בריש הגיגה סומא באחת מעיניו פטור מן הראיה שנאמר יראה יראה כדרך שבא לְרְאות כך בא לִירָאות מה לראות בשתי עיניו אף ליָרָאות בשתי עיניו. והמפרשים דימו שכיון אל הכתוב יראה כל זכורך וע"כ נדהקו מאד אבל הוא כיון אל הכתוב הזה יראה כל זכורך וע"כ נדהקו מאד אבל הוא כיון אל הכתוב הזה

פה הי יִראָה הי יִרְאָה ועולה יפה כפשוטו כמו שהי יִרְאָה בשתי עיניו כך יַרְאָה מן האדם בשתי עיניו של הרואה.

עיניו כן בַּיָּשֶׁי בּוְ 16 כי ברך וגוי בעבור שהאריך בפסוק 16 ההזיר מלת כי כידוע הרבה כן במקרא

כד 64 ותפול מעל הגמל, כי היתה בושה לאשה לרכוב על גמל לעיני רואים בארצות המזרה. ע' שבילי עולם בהלק אזיא.

כדה 18) וישכנו מהוילה עד שור וגויבואכה אשורה, מדאה לפרש פה כמו ועד בואך אשורה, ע"ד שופטים י"א 33 נראה לפרש פה כמו ועד בואך אשורה, ע"ד שופטים י"א עד ועד בואך מנית היינו ששכנו מהוילה עד שור ומהוילה עד בואכה אשורה כי שם שכנו ההגריאים מבני הגר בדברי הימים אי סיי הי. ועמ"ש למעלה יי 19.

22) ותלך לדרוש את הי, כי היה אז קהלת הי
העובדים לאל עליון והיה להם כהנים לאל עליון כמו מלכי צדק
למעלה י"ד 18. גם במעשה אבימלך ואברהם נראה כי מלכי
פלשתים עבדו לאל עליון, אלהי העברים.

מס) האדום הזה, אמר על עצמו שהוא אדום כי היה (30) אדמוני בפסוק 25 כמו שפיי בתוספות על רש"י.

כז 39) הנה משמני הארץ יהיה מושבך פייעל ידי עמל יַעשה ג"כ משמני הארץ, וכן נהיה ארץ אדום מקום סלעים ע"י עמל רב.

(40) והיה כאשר תריד ופרקת וגוי תריד נמו תוריד (וכן פיי מנחם בן סרוק) וכן בתרגום השבעים, כי פעל תוריד (וכן פיי מנחם בן סרוק) וכן בתרגום השבעים, כי פעל רוד הוא ג"כ כמו ירד, כמו בשופטים י"ט 11 והיום רד מאד עי קייל שם, וכונת הכתוב הוא והיה כאשר תריד עולו ופרקתיי מעל צואריך יהיה עונש עליך ע"ד שפיי רש"י ע"פ כל הורג קין כמו כל מכה יבוסי ויגע בצנור ובדברי הימים פירש יהיה לראש ולשר, וכן ברש"י שמות כ"ב 22 על פסוק אם ענה תענה אותו, ועמ"ש בישעיה לי 21 כעין זה. וכן נמצא הפיי הזה בספר ועמ"ש פכ"ו, והוא פיי תריד כמו תרדה ע"ש.

לא 13 אנכי האל בית אל וגוי עי בדבריהרמב"ן פיי המקובלים, והנכון לפי הפשט כמ"ש למעלה כמה פעמים כי האלהים נגלה במלאך והוא מדבר ליעקב, והוא הסיפור שנאמר למעלה בפסוק 3 ויאמר הי אל יעקב שוב וגוי, ומה שאמר

הכתוב בפ לפרש הכ אותי וגוי ומנהיגו (בדניאל שכם ככ לג ולזרעך תבואה תבואה

יעקב: ששלח ל"ב כ

שבע, כוי, יהודו האל צרין הפצ יסף

רש

תכ

מ

במו שהי יְרֶאָה בשתי הרואה.

בפסוק 16 החזור

היתה בושה לאשה רה. ע' שבילי עולם

ר וגו' בואכה אשורה, נ"ד שופטים י"א 33 שור ומחוילה עד י הגר בדברי הימים

היה אז קהלת הי גליון כמו מלכי צדק הם נראה כי מלכי

שהוא אדום כי היה ש"י.

ה מושבך פייעל ה ארץ אדום מקום

ן ת וגו' תריד כמו השבעים, כי פעל 11 והיום רד מאד תריד עולו ופרקתיו י ע"פ כל הורג קין ם פירש יהיה לראש טענה תענה אותו, הפי הזה בספר

י בדברי הרמב"ן פ" ה כמה פעמים כי וא הסיפור שנאמר וגוי, ומה שאמר

הכתוב בפסוק י"א ויאמר אלי מלאך האלהים בה"א הידועה יש לפרש המלאך שלו שומרו ומצילו ומגן עליו כמ"ש המלאך הגואל אותי וגוי להלן מ"ח 16, כי כל אדם יש לו מלאך השומרו ומכהיגו כידוע. ויכול להיות שהוא מלאך מיכאל שר ישראל (בדניאל יי 21) והוא ג"כ שרו של יעקב. ועמ"ש למעלה מ"ז 13.

לג 19) מיד בני חמר אבי שכם פיי אבי העיר שכם, כמו להלן ל"ד 2 נשיא הארץ - והרבה כן בדברי הימים אי. לה 12) לך אתננה היינו מתנה בפה, שענקען בל"א ולזרעך אחריך אתן הוא נתינה ממש, געבען בל"א.

בעוד כברת ארץ וגו' מדת קרקע לזרוע בכברה (16 תבואָה, ע"ד בית סאה בגמ'.

לו 6) ויקח עשו את נשיו וגוי וילך אל ארץ מפני יעקב אחיו כי היה רכושם רב וגוי אין זה סותר להמעשה ששלה יעקב אל עשו אחיו ארצה שעיר שדה אדום למעלה סיי ל"ב כמו שתירץ הרמב"ן ע"ש.

מבצרה, יש בצרה גם בארץ אדום עד היום. שבע הכמות.

לד 26 צדקה ממני. עי רש"י ורמב"ן פה בדין עשתה כוי, ויובן יותר לפי מה שהביא בשבילי עולם חלק אזיא, כי יהודה צוה לאונן ליבם אשת אהיו כי כן הוא הדת בין עובדי האלילים שם גם כן. ועוד הדת אצלם כי אם אין אה להמת צריך אבי המת ליבם אשתו, ותמר בראותה כי לא נתנה לשלה הפצה ביבום המיה יהודה כדת, ועל כן אמר צדקה ממני, ולא יסף עוד לדעתה כי כבר קים מצות יבום. ובזה מסולקת קושיית רש"י בדברי הימים א' סי' ב' על פסוק ותמר כלתו וגו' שכתב תמה אני היאך מזכיר גנות זקנתו של דויד כו'.

מא 43 אברך, בלשון מצרי מצותך היא תשוקתינו. מא 43 אברך, בלשון מצרי מושיע של העולם. 45

מב 1) וירא יעקב וגוי, ראה שאנשי הארץ מביאים שבר ממצרים כמ"ש בפסוק שלפני זה.

למה תתראו פיי מביטין זה את זה באין יודעים מה לעשות.

מה 16) יברך את הנערים לשון יחיד על האלהים ומה שזכר את המלאך שלו באמצע כי האלהים עושה הכל ע"י המלאך ועמ"ש בסיי ל"א 13.

מש 4) יצועי עלה, יש מפרשים שהסב פניו אל השבטים ואומר להם יצועי עלה כי הם לא ידעו מזה עד הנה (צאינה וראינה.) 5) כלי המס מכרותיהם פיי סחורותיהם, מכר כמו מקה בנחמיה י"ג 16, 20, יי 32 הוא מחורה הנמכרת

ותנקחת ע"ש.

(10) לא יסור שבט מיהודה וגוי עד כי יבא שילה וגוי, פירושו הנכון הוא עד כי יבא יהודה לעיר שילה ולו יקהת עמים כמ"ש ביהושע י"ה אי ויבאו בני ישראל שילה והארץ נכבשה לפניהם. ואז כלה ממשלת יהודה, כי מקודם נראה תמיד שיהודה הלך בראשונה לפני המהנות, ונחשון בן עמינדב נשיאו היה הראשון להקרבת הנשיאים (במדבר ז' 12) ועוד כדומה אכל בבואם לשילה פסקה תעודתו לפי צואת יעקב, ועל כן נמצא בשופטים אי ששאלו ישראל בהי מי יעלה לנו בתחלה וגוי הוצרכו לשאלה אחר כי פסקה צואת יעקב ולא ידעו עוד מה לעשות והקב"ה השיב יהודה יעלה.

18) לישועתך קויתי הי, המפרשים נדהקו בסמיכות זה לפה. ולדעתי בעבור כי יעקב הזכיר פה יהי דן נחש עלי דרך וגרי ועלה על זכרונו מעשה הנחש עם האדם הראשון (בראשית גי) אשר בעבור זה הוא מוטל כעת על ערש דוי והול- למות בעטיו של נחש, והמחשבה הזאת העירה בלבבו גם מחשבה אהרת תקות ישראל על תהית המתים ועל כן הוציא הגיון לבו החוצה ואמר לישועתך קויתי הי היינו הישועה

בתהיית המתים.

ב 11) אכל מצרים אשר בעבר הירדן המערבי כמו שאמר היראנימוס, ואם הפרשה נכתבה בארץ ישראל וצריך לפרש כמו על יד הירדן (מדבר י"ג 29) עדיין קשה הלא לא באו לשם? אך הפרשה זו נכתבה בארץ מואב וכתבה משה או כותב אחר ולכן כתב בעבר הירדן (יענע זיים ירדן) היינו בארץ הכנעני וביהושע כ"ד כתבתי בזה באורך.

2 1 ויקרא נראה המלאן

(דכיאי ישראל ג"ב (

בכמה

בראש

האות בהוצ

ב"ב הקב נקרו להם

ג"כ

וכן

בני

198

אל חשבטים נה וראינה.) ם, מבר כמו ה הנמכרת

בי יבא יר שילה ולו יאל שילה כי מקודם ונחשון בן בר זי בו בואת יעקב, לנו בתחלה ידעו עוד

קו בסמיכות ן כחש עלי ם הראשון ל ערש דוי רה בלבנו ל כן הוציא הישועה

המערני יין ישראל עדיין קשה אב וכתבה זיים ירדן)

### ספר שמות

ב 2) וירא מלאך הי וגוי ולהלן פסוק 4 וירא הי וגוי ויקרא אליו אלהים מתוך הסנה וגוי כי כל מקום שהמלאך נראה גם ה' בתוכו כמו שפיי במדרש, והמדרש אומרו על המלאך מיכאל כי פרשו פה על המלאך מיכאל שהוא שר ישראל (דניאל יי 21) ונגלה ג"כ למשה והוא החולך לפני מחנה ישראל להלן י"ד 19 והי אלהים מתלבש בו ולכן נאמר שם ג"כ (י"ג 21) והי הולך לפניהם וגוי. ושניהם הם בענן כמבואר בכמה כתובים. ועי במסכת בבא קמא צ"ב ע"ב. ועמ"ש בספר בראשית ט"ז 13 בזה.

12) וזה לך האות כי אנכי שלחתיך פיי זה. האות לך לבדו די כי אנכי שולה אותך ושליחתי לא תהיה לריק,

בהוציאך וגוי הוא מאמר בפני עצמו.

אשר אהיה, אשר כמו כי בעבור שאהיה עמם (14 ע"ב שמי אהיה. (כי משה בשאלו מה אומר אליהם, הוא כי הקב"ה יש לו שמות הרבה,) כמ"ש במדרש לפי מעשי אני נקרא, ואמר לו בסוף שם יהוה להורות אותו כי הוא כבר נמצא לחם להושיעם.

ד 22) בני בכורי ישראל, כי באחרית הימים יבאו ג"כ שאר האומות לאמונת הי כנבואת הנביאים.

ה 11) כי אין נגרע וגוי פיי אעפ"י שאין נגרע. ועי רש"י וכן להלן י"ג .17 כי קרוב הוא פיי אעפ"י שקרוב הוא.

(19) ויראו שומרי בני ישראל אותם פיי ראו

בני ישראל ברע ועי באבן עזרא.

ז 14) והמטה אשר נהפך לנחש תקה בידך אין זה מטה אהרן שבפסוק 9, 10, אלא מטה משה שנהפך לנחש עוד במדבר (למעלה די 3) כי משה אהרן שבפסוקים הקודמים נהפך לתנין ולא לנחש ותנין הוא וואלפיש כידוע, ובזה סרה דעת הכופר פֿראנקעל בספרו ממצרים ע"ש.

(19 אמור אל אהרן קה מטך ונטה ידך וגוי אין זה סותר למה שאמר משה בפסוק 17 הנה אנכי מכה במטה אשר בידי וגוי כי שניהם משה ואהרן הכו במטיהם כמ"ש

בפסוק 20 ויעשו כן משה ואהרן וגוי וירם במטה וגוי פיי וירם שהרים כל אחד מהם.

יב 8) ומצות על מרורים יאכלוהו, אכילת מצות בלילה הראשונה היה לזכר להם עוני הוא מצות שאכלו במצרים שמהרו בבוקר אל עבודתם והוצרכו לאכול מצות, זכן מרורים זכר על שם וימררו את חייהם. וכן אמרו בהגדה של פסח הא לחמא עניא די אכלו אבהתנא בארעא דמצרים, ומ"ש שם מצה זו שאנו אוכלים וגוי על שם שלא הספיק בצקת של אבותינו לההמיץ וכוי הוא מעם למצות שאנו אוכלים כל שבעת הימים

כמ"ש להלן בפסוק 15.

(15) שבעת ימים מצות תאכלו וגוי משה רבינו חבין כי זאת המצוה לאכול מצות ז' ימים אינה מתחלת בארץ במצרים רק היא על זמן העתיד, דאיך יאמר על ארץ מצרים בפסוק י"ט שבעת ימים שאור לא ימצא בבתיכם וגוי הלא המה יוצאים מבתיהם למדבר, ועל כן חלק משה ואמר לישראל מצות קרבן פסח לבדו בפסוק 21, ובפסוק 39 מסופר שאפו את הבצק מצות כי גורשו ממצרים, אבל בלא זה עוד היו אוכלים לחם גמור. ובסיי י"ג בפסוק 5, 6 אומר אליהם כשיבאו לארץ יאכלו זי ימים מצות זכר כי בהפזון יצאו ממצרים ולא הספיק הבצק לההמיץ, והוא שאמר בספר דברים מ"ז 3 שבעת ימים תאכל עליו מצות לחם עוני כי בהפזון יצאת מארץ מצרים, ובזה הוסרה תלונת המבקרים וביניהם היה גם פראנץ דעליטש.

23) ועבר הי לנגוף וגוי ולא יתן המשהית וגוי כי הי הוא במלאך המשחית וכן בפסוק 13 ולא יהיה בכם נגת למשחית בהכתי וגוי.

(40) ומושב בני ישראל אשר ישבו במצרים שלשים שנה וארבע מאות שנה. הכתוב הזה קשה בעיני ההכמים זה אלפים שנה כי לא יכול להיות השבון זה מיום רדת יעקב אבינו למצרים ועוד בתרגום השבעים הוסיפו ,,ובשאר ארצות, ע' רש"י. ואין זה נכון כי אברהם כבר גר שם בארץ פלשתים, אם זה נקרא ארץ לא להם, ומדוע אמר כי גר יהיה זרעד בארץ לא להם רק זרעך. גם ארץ הכנעני לא יקרא ארץ לא להם כי כבר הובטה לאברהם ולבניו בלשון נתתי והכתוב אומר מפורש כי ישבו במצרים ת"ל שנה, וביאור הכתוב הזה על נכון נדע רק על פי סיפורי מאנעטאַ כהן מצרי בימי בטלמיום פֿילאדעלפֿיום שכתב קורות המצרים בימי קדם כפי

שמצא בספרי כ הכהן בעל היוםי רבים רועים (לה מלכיהם הנקראיו מצרים ויכבשוה ויהיו המצריים מלכי מצרים הי הארץ ויבנו ירוי כי אלה הרועינ מבני ישראל הו מעשה שהיה לי ברצותו למצוא מכל הטמאים מצרים כשמוניו נילום למען יעב רחוקים מן המנ להם ראש אהד אסירסוף, והוא הכהמות הקדוש לירושלים אל לעזרתם והם יו ויכבשו מחדש בא חיל גדול סוריא וכוי עי הנצרך לנו להב אשר הכהן אכ שמו לשם מש על אודות בני בזה נגע מאנו לפי דעות המו מצורעים הוא אכנים, אך חו שנשארו בארץ כספור מאנעט ע"ש – ואלד להם דת אח

שמצא בספרי כהניהם, והובאו דבריו בספר נגד אפיאן מיוסף הכהן בעל היוסיפום לרומיים. הוא מספר בראשונה כי עמים רבים רועים (להפך מן אנשי מצרים שהיו עובדי האדמה) עם מלכיהם הנקראים במצרים ,,היקסאם" נפלו בימי קדם על ארץ מצרים ויכבשוה זעיר מלכותם היתה "אבארים" (פיי עיר העברים) ויהיו המצריים עם מלכיהם להם לעבדים, עד אשר התאוששו מלכי מצרים העליונה ויגרשו את הרועים ממצרים ועלו מן הארץ ויבנו ירושלים כוי. ובספר נגד אפיאן הנ"ל טעה לחשוב כי אלה הרועים הן בני ישראל שבתורה, אבל ספור תורתנו מבני ישראל הוא באופן אחר גמור. ואולם מאנעטאָ מספר עוד מעשה שהיה לימים רבים אחרי כן, מלך אחד בשם אמאנעפיום ברצותו למצוא חן בעיני אלהי מצרים רצה לטהר את הארץ מכל הטמאים והמצורעים לרוב מאד במצרים, ויאסוף מכל מצרים כשמונים אלף איש וישלחם להררי אכן במזרח הנהר נילום למען יעבדו שם עבודת פרך לחצוב ולפרק אבנים ויהיו רחוקים מן המצריים כוי ואחרי כן מרדו העבדים האלה ויעשו להם ראש אחד מכהני עיר העליאָפאלים (עיר השמש) ושמו אסירסוף, והוא עשה להם הוקים לבל יעבדו אלהי מצרים וכל הבהמות הקדושות למצרים יזבחו ויהרגו וכו' וישלה שלוהים לירושלים אל הרועים הקדמונים שיצאו משם ויבקשו שיבאו לעזרתם והם יהיו בסעדם ללחום עם מצרים ולהכניעם והם באו ויכבשו מחדש את ארץ מצרים לזמן שלש עשרה שנה אחרי כן בא חיל גדול מארץ כוש ויגרשו מחדש את הטמאים לארץ סוריא וכוי עי בספר נגד אפיאן באורך ואני קצרתי והבאתי רק הנצרך לנו להבין ענין הכתובים, עוד כותב מאנעטאָ רבים אומרים אשר הכהן אסירסוף כאשר בא אל האנשים האלה נתחלף שמו לשם משה כוי. הספור הזה הוא יותר נאות לספורי התורה על אודות בני ישראל, ועל כן דעתי ג"כ כדעת רוב ההכמים כי בזה נגע מאנעטאָ בעם בני ישראל שבתורה רק בשנויים רבים לפי דעות המצריים, וכבר העירו רבים כי מאנעטאָ בהשבו שהיו מצורעים הוא מעות גדול, כי איככה ישלהו מצורעים לחצוב אבנים, אך תנכון הוא כי אלה היו בני ישראל וכן רועים הקדמונים שנשארו בארץ מימי קדם, כי לא כלם נגרשו אז אך ר"מ אלף כספור מאנעטאָ ואלה היו בעיר אבארים (עיר העברים) לבד ע"ש – ואלה היו נקראים אצל המצרים בשם טמאים שיש להם דת אחרת כמו שכתב היוני אבידענעם עוד בימי קדם,

17,27

וצות נרים

ורים הא מצה

תינו ימים

בינו ארץ נרים זמה זצות

בצק מור.

בצק

סרה

וית

מים עקב יות,

תים, ורעד לא

בתוב בתוב בימי

בפי

ביאור לסך וכוי) ודע ע שנה, והרבו הרועים במי רק ת"ל בפרוטרוט אשר אחר מלכי בבל מהם, כמ"י המצורעים וכוי בא הו ממצרים ה שאמר הכו וגרי) ויהש כנען, גם דרך המדנ כספור תו משה בלי אותם על יצאו משכ אשר הפל לאמר אשו הכסלוחים יושבי פלי נקראה אליספראו והשם אבו העברים והתפשמו כנען ועל מו . (15 וכן בעמ כפתור ל בחצרים תחתם. לכנעני

וכן נמצא בספר היובלים פרק מ"ו בסופו ויהשבו המצריים את בני ישראל לטמאים. וכן נראה לי כי השם אסירסוף קראו אותו העברים על שם שהיה אסור בסוף על שפת היאור במצוא אותו בת פרעה, ומשה נקרא על שם כי מן המים משיתיהו. ואחר הדברים האלה נבין כמה מקראות בתורה, בראשונה נראה כי בימי אברהם הלכו העברים לארץ מצרים ואברהם בתוכם בלי פחד וגם ביצחק נמצא כי רצה לילך למצרים בשנת רעב והקב"ה אמר לו שלא ירד, ואולם ביעקב נמצא שאמר לו הקב"ה (בראשית מי גי) אל תירא מררה מצרימה וגוי ואף שהיה לו בן מושל שם פחד לילך למצרים, ומה זה השתנות בעולם המדיני אשר יעקב פחד עתה אשר מקדם זה לא היה? גם נמצא בספורי התורה (שם מ"ג 32) כי לא יוכלון המצרים לאכול את העברים לחם כי תועבה הוא למצרים וכן יעין יוסף לאחיו לאמר לפרעה רועי צאן אנחנו וגוי בעבור תשבו בארץ גשן כי תועבת מצרים כל רועי צאן (שם מ"ו), ויש מפרשים בעבור שהמצרים עבדו לצאן אינו אמת ופרעה בעצמו היה לו מקנה. אולם הסבה האמיתית היא כי בימים האלה כבר התאוששו מלכי מצרים ויגרשו את העברים הרועים מקרבם ויהיו להם לזרא בעבור כי הרועים בימי מלכותם לחצו את מצרים מאד כספור מאנעטאָ. וע"כ פחד יעקב לירד למצרים, ופחדו לא היה לשוא כי בניו נעשו לעבדים אל המצריים. ובזה יובן ג"כ כונת הכתוב בשמות אי במאמר פרעה פן ירבה ונוסף גם הוא על שונאינו ועלה מן הארץ שנדחקו פה המפרשים שהלא אז לא עבדו המצריים בבני ישראל ומדוע פחד שיעלו מן הארץ. ואולם לפי הנ"ל יובן כי רבים מן העכרים הקדמונים נשארו בארץ מצרים תחת עול מצרים ויעבדו אותם, ולכן פחד פרעה כי עם בני ישראל יהיה נוסף על שונאיו ועלה מן הארץ היינו כל קובץ העברים והרועים שנשארו מקדם, (וכ"ה בספר היובלים) ופהדו לא היה לריק כי בני ישראל עלו ממצרים וגם ערב רב עלו עמם היינו הרועים שנשארו מן העברים הרועים הקדמונים ונספחו על בית יעקב, ועתה נבין גם הכתוב שלנו שישבו בני ישראל במצרים ארבע מאות ושלשים שנה, כי באמת אחר כי הערב רב מן הרועים הקדמונים נספחו על בית יעקב וכולם בכלל קבלו השם ,,בני ישראל" על כן חושב הכתוב מעת נתישבו שם מקדם הרועים הקדמונים, ומה שאמר הכתוב בפסוק 37 ויסעו בני ישראל כשש מאות אלף וגוי הם עם הערב רב שזוכר בפסוק 38 (שהוא

ביאור לסך הנ"ל, ואין צורך לאמר שילדו ששה בכרס אחד וכזי) ודע שאף כי מאנעטא אומר כי מלכי הרועים מלכו ר"ם שנה, והרבה רועים נשארו שם. עד כי בסך הכל חושב זמן הרועים במצרים תקי"א שנים נאמין לדברי תורתינו יותר שהיו רק ת"ל שנה. כי כבר ידוע שסופרים הקדמונים בחשבם בפרוטרוט טעו טעיות גדולות כמו גם בירוסי ומיגאסטינוס וכדומה, אשר אחר הדרישה וחקירה נראה כי לא ידעו על נכון גם פרטי מלכי בבל ופרם הקרובים להם ואך בדרך כלל נוכל לידע דבר מהם, כמ"ש בפי עזרא ע"ש. גם מה שאמר מאנעטאָ שהטמאים המצורעים שלחו אל הרועים הקדמונים לירושלים שיבאו למצרים וכוי בא הטעות הזה אל המצריים לחשוב כן כי אז בצאת ישראל ממצרים היה מלחמה בין מלכי כנען [עם מלכי מצרים (והוא שאמר הכתוב בשמות י"ג 17 פן ינחם העם בראותם מלחמה וגף) ויהשבו במצרים כי בני ישראל הביאו עליהם את מלכי כנען, גם ערבב מאנעמאָ באמרו על הרועים הראשונים שהלכו דרך המדבר, ובאמת הלכו המדבר הרועים השניים ע"י משה כספור תורתנו, ולפי הנראה כהני מצרים הסתירו כל מופתי משה בלי לכתבם ועקמו כל המעשים לדור אחרון לבלי לידע אותם על נכון. גם הכתוב (בראשית יי 14) ואת כסלוהים אשר יצאו משם פלשתים נבין ע"י ספורי מאנעמאָ כי פירוש המפרשים אשר הפלשתים היו ילידי כסלוחים אינו נכון כי היה להכתוב לאמר אשר יצאו מהם. ואולם יצאו משה נראה שיצאו ממקומות הכסלוחים, ולא נולדים מהם, כי באמת הפלשתים היו עם אהר יושבי פלשת והמה נפלו על בני מצרים ויכבשום ועיר מלכותם נקראה בשם אבארים ואחרי כן ע"י יד חזקה של המלך אליספראגמאטים יצאו מעיר ממלכתם אשר התחזקו שם זמן רב. והשם אבארים שהוא עיר העברים זה הוא כי גם הפלשתים היו מן העברים שישבו על עבר פרת המערבי (ולשונם תעיד עליהם) והתפשטו עד ארץ מצרים (כמו העברים האחרים שהתפשטו עד ארץ כנען ועל כן נקרא ארץ כנען במקרא גם ארץ העברים ראשית מי 15. ומה שנמצא בירמיה מ"ז 4 על הפלשתים שארית אי כפתור וכן בעמום מי 7 ופלשתים מכפתור הוא בעבור שנתערבו עם אנשי כפתור לעם אחד כמ"ש הכתוב דברים בי 23 והעוים היושבים בחצרים עד עזה כפתורים היוצאים מכפתור השמידום וישבו תחתם. גם נתערבו עם הכנענים וע"כ אמר הכתוב יהושע י"ג 3 לכנעני תחשב, ועל כן אחרי כן נשאר השם עברים רק לבני

שבו המצריים את סירסוף קראו אותו היאור במצוא אותו משיתיהו. ואחר ראשונה נראה כי נרהם בתוכם בלי ברים בשנת רעב שאמר לו חקב"ה וגרי ואף שהיה השתנות בעולם א היה? גם נמצא המצרים לאכול את יוסף לאחיו לאמר ין גשן כי תועבת בעבור שהמצרים וקנה. אולם הסבה זשו מלכי מצרים לזרא בעבור כי כספור מאנעטאָ. זיה לשוא כי בניו ות הכתוב בשמות שונאינו ועלה מן א עבדו המצריים ולם לפי הנ"ל יובן מצרים תחת עול בני ישראל יהיה ץ העברים והרועים לא היה לריק כי עמם היינו הרועים זו על בית יעקב, אל במצרים ארבע ב רב מן הרועים קבלו השם ,,בני שם מקדם הרועים ו בני ישראל כשש בפסוק 38 (שהוא ישראל בהתנגדות אל השם פלשתים בספר שמואל אי סיי י"ה. ונמצא כדברי הימים אי זי 21 והרגום אנשי גת הנולדים כארץ הכונה לדעתי היינו הכנענים הנולדים שם (איינגעבאָרענען) ולא הפלשתים שבאו אחרי כן לשם.

מן 2) עזי וזמרת יה, פרשו המפרשים כמו וזמרתי והנכון שנשמטה היוד בעבור היוד הסמוך כמ"ש לוצאטו ע"פ קצתי בהיי שהרבה דוגמאות כן במקרא ועמ"ש בדברים ל"ב. קצתי בהיי שהרבה דוגמאות כן במקרא ועמ"ש בדברים ל"ב. (13) עם זו גאלת, זו פיי אשר וכן להלן עם זו קנית

עם זו גאלת, זו פיי אשר וכן להלן עם זו קנית אשר קנית, וכמו ישעיה מ"ב הלא הי זו הטאנו לו, אשר הטאנו לו, וכמו מלת זה שפיי אשר כמו אל מקום זה יסדת להם בתהלים ק"ד והרבה כמוהו, וכן למעלה י"ג 8 בעבור זה עשה הי לי כמו בעבור אשר עשה הי לי ע"כ המה מצות פסח האלה ועי רמב"ן שם. וכבר הרגיש בזה געזעניום. נו ח ק ד שך, עי בפסוק 17 בזה.

בהר נהלתך הוא הרי ארץ ישראל ההר הטונ הזה כמ"ש הא"ע. מכון לשבתך פעלת הי מקדש ה' כוננו ידיך. אין הכונה על בית המקדש שבנה שלמה, כי איך יאמר על זה כוננו ידיך, אך הכונה על כל ארץ ישראל והוא מקדש ה שכוננו ידיו ונאמר זה על ימי השופטים שהותרו הבמות נכל הארץ וכל הארץ היה בית מקדש ה'.

אנכי ה' אל היך וגוי הקשה לוצאטו מדוע לא אמר אשר הוציאך? ולדעתי שמלת הי הוא עוד נושא המאמר, אמר אשר הוציאך? ולדעתי שמלת הי הוא עוד נושא המאמר, ושיעור הכתוב כן הוא אנכי הי הוא אלהיך שאתה צריך לענוד אותי, אשר הוצאתיך, אשר כמו כי (כמ"ש בביאור הושע י"ר) כי הוצאתיך מארץ מצרים וגוי ועל כן צריך אתה לעבוד אותי (ע"ד הכתוב כי לי בני ושראל עבדים עבדי הם אשר הוצאתי אותם מארץ מצרים ויקרא כ"ה 55) וזה הדבור הוא מצות עשה לעבודת הי ואח"כ בא לא תעשה שלא לעבוד אלהים אחרים לא לעבודת הי ואח"כ בא לא תעשה שלא לעבוד אלהים אחרים לא יהיה לך אלהים אחרים ומפרש לא תעשה לך פסל וגוי כי או בימים ההם היו עושים פסל ותמונה רק מאלהי הגוים ולא מדברי

חול ע"כ כשעו אלחות שלו, ו יהיה לך מצוה יהיה לך לשתי היינו יהוה הוו 5) פוק

אומר (דברים יומתו על אבוו זרה עי אברבנ פי"ם שהקב"ה הילוק בין הט משפחה, באיש של רבים \*) ו בנים, וכן כתיב הנה כי מצד האומה ישיג א ועונש האומה אין אומות לפנ כמ"ש הר"ן) כ כן אמר פוקד ההם לא יאמרו איש בעונו ימוו אך הכונה כי בכלל, אבל בינ בכלל רק חשא (ישעיי ס"ה 0 אף במשפט הי. עוד (בימים הע אמרו בתלמוד מן הכתובים בנ בחמא מנשה ש אפו הגדול אשו

וכן ב\* והטף דברים י"ג חטאת הקהל.

א' סיי ייד. ולדים בארץ ורענען) ולא

כמו וזמרתי לוצאטו ע"פ ברים ל"ב. עם זו קנית אשר חטאנו ה יסדת להם בור זה עשה ו ה קדשך,

ול ההר המונ ה' כוננו ידיך. יאמר על זה והוא מקדש ה הבמות נכל

באשר בא או רש"י בפירושו. התוסי בנזיר ני נוורת וכ"כ רש"י

אטו מדוע לא

נושא המאמר,

תה צריך לענור

יאור הושע י"ר

תה לעבוד אותי

הם אשר הוצאתי

הוא מצות עשה

אלהים אהרים לא

פסל וגוי כי או

הגוים ולא מדני

חול ע"כ כשעושה פסל ותמונה מאיזה דבר הוא מודה בזה על אלהות שלו, וכן לא תשתחוה וגוי ושני הלאוין הם פיי של לא יהיה לך מצוה השניה, ויפה השבו רז"ל במכות כ"ד אנכי ולא יהיה לך לשתי מצות. וכן פיי רבים שמע ישראל הי אלהינו, היינו יהוה הוא אלהינו, והוא אחד.

5) פוקד עון אבות על בנים וגוי ובמקום אחר אומר (דברים כ"ד 16) לא יומתו אבות על בנים ובנים לא יומתו על אבות וגוי ולא עשה חילוק בחמאים ואף בחמא עבודה זרה עי אברבנאל. ועמדו עוד בתלמוד על זה. ובבמדבר רבה פי"ט שהקב"ה חזר מדבריו ואמר לא יומתו וגוי, ולדעתי יש הילוק בין המא איש פרטי לחמא אומה כללית או שבט או משפחה, באיש פרטי אין עונשין הבן בעבור האב. אבל בחטא של רבים \*) ובפרט של אומה כללית אז פוקד הי עון אבות על בנים, וכן כתיב (ראשית ט"ו 16) כי לא שלם עון האמורי עד הנה כי מצד האומה כל דורותיה יהשבו לאיש אחד ועונש האומה ישיג את כולם, ומשה רבינו בספר התורה דבר רק מחטא ועונש האומה בכלל (ועל כן לא זכר מעונש עולם הבא כי שם אין אומות לפני הקב"ה ושם רק עונש כל איש פרטי לפי מעשיו כמ"ש הר"ן) כאשר היא אומה בעולם הזה בארץ מגורתה ועל כן אמר פוקד עון אבות על בנים. וירמיה ל"א 28 אומר בימים ההם לא יאמרו עוד אבות אַכלו בוסר ושני בנים תקהינה וגוי איש בעונו ימות, אף כי משפט הי אי אפשר להשתנות מצדו, אך הכונה כי פוקד עון אבות על בנים הוא רק בחמא האומה בכלל, אבל בימים ההם לימות המשיח לא יהיה עוד חטא האומה בכלל רק חטא איש פרטי כמ"ש והחוטא בן מאה שנה יקולל (ישעיי ס"ה 20) ועל הטא איש פרטי בנים לא יומתו על אבות - אף במשפט הי. ולזה היתה ג"כ כונת יהזקאל י"ח 3 שלא יהיה עוד (בימים העתידים) משול המשל אבות אכלו בוסר וכו' ולכן אמרו בתלמוד מכות כ"ד אי בא יחזקאל ובטלה. וכפי הנראה מן הכתובים בעון המלך נענשים כל אנשי האומה וע"כ נמצא בחמא מנשה שאמר הכתוב (מ"ב כ"ג 26) אך לא שב הי מחרון אפו הגדול אשר חרה אפו ביהודה על כל הכעסים אשר הכעיסו

<sup>\*)</sup> וכן בעיר הנדחת הרגו את כל יושבי העיר עם הנשים והטף דברים י"ג 16 כי יש חילוק בין הטאת איש פרטי ובין חטאת הקהל.

מנשה וכן בניו נענשים בעונו ועל כן נמצא בהיות רעב בארץ
יעל שאול ועל בית הדמים וגוי ודוד לקה את שבעה בני שאול
וימסרם לגבעונים להתלות וכוי (שמואל בי כ"א) ועוד כדומה כי
מלך אין דינו כאיש פרטי אך כקובץ האומה בכללה והוא
שנאמר (דה"ב ל"ב 25) ולא כגמול עליו השיב וחזקיהו כי גכה
לבו ויהי עליו קצף ועל יהודה וירושלים כי המלך ראש העם
ונענש העם בעבורו כמאמר התורה (ויקרא די 3) אם הכהן
המשיח יחטא לאשמת העם אף שלא אמרה זה בנשיא השבט,
כי מלך כל העם וכן הכהן המשיח של כל העם הוא גדול
מנשיא השבט הפרטי. זכן אמר אבימלך (בראשית כי 9) כי
הבאת עלי ועל ממלכתי חטאה גדולה וגוי. ועי רש"י שם כ"ו
הבאת עלי ועל ממלכתי חטאה גדולה וגוי. ועי רש"י שם כ"ו

כא 16) וגונב איש ומכרו ונמצא בידו פיישלא מסרו עדיין ללוקח אעפ"י כן יומת עבור המכירה.

כב 8) על כל אבידה אשר יאמר כי הוא זה. פיי שהוא ענין נרגש ומהות מה שיוכל האומר לאמר עליו כי הוא זה. 14) ואם שכיר הוא בא בשכרו, בא יסובב על הנסתר במלות ונשבר או מת והוא המור או שור שבפסוקים

הקודמים והכונה שבא הנשבר או המת בחשבון שכרו של השכיר ומנכין אותו משכרו כנהוג.

לרעתי צריך לקרות לבדה בחולם הדי, ובדה משרש יאכל בדי לדעתי צריך לקרות לבדה בחולם הדי, ובדה משרש יאכל בדי עורו איוב י"ה 13 ויהיה כדרך המקרא כפל לשון במלות שונות עם שמלתו לעורו, וכבר נדפס זה ממני בספר דרך הקדש, וגגבים באו ויכתבו הביאור הזה במכתב עתי המגיד בשם עצמם.

בגוי הפעול היינו שהוא שונא אותך ואויב אותך ואעפ"כ לא כנוי הפעול היינו שהוא שונא אותך ואויב אותך ואעפ"כ לא תשנא אותו ותעזרהו בכל יכלתך וכמ"ש במקום אחר לא תשנא את אחיך בלבבך (ויקרא י"ם), ולזה כיון הא"ע בפירושו, וע פסחים קי"ג ב', וצ"ע.

16) וחג האסיף בצאת השנה, אף כי השנה הדתית מתחלת מחדש ניסן כמ"ש החודש הזה ראש חדשים ראשון הוא לכם לחדשי השנה, אבל השנה לפי עבודת השדה הוא יוצא אחר חג האסיף. ולכן אומר להלן ל"ד 22 וחג האסיף תקופת השנה, ונקרא בלשון אשכנז ,,בירגערליכע יאהר . ולוה

כיון הא"ע בפירושו.

(19 אלהיד בסמיכה כזא במכתב עתי אחד בארץ ובאותו בור להיות קרבן יובן הכתוב הברכה בתב לא תעשה כ לא תבשל גו וגרי (כן צרי תבשל גדי ב וגרי ועי"ד ר מדקדקין עוד 5 (33

ב (33) כ החרגום, ומל ב ( 1 ) ו בי כן דבר ז ושכנתי בתוכ לי לעם וגוי למך האזנה למך האזנה פסוק והי המ שם אינו נכון אך אני כתבו (11) ומל

מבני ישראל לג 1) לן מלאך וגרשתי אעלה בקרבך רש"י אל ארץ אעלה בקרבך פרשו כל המו פרשו כל המו זכת חלב ודבי בי, ועוד יצא

ות רעב נארץ יעה בני שאול יעוד כדומה ני בכללה והוא הזקיהו כי גכה לך ראש העם לך ראש העם בנשיא השנט, בנשיא השנט, ית כי 9) ני רש"י שם כין

ידו פיישלא

ה וא זה.פיי ליו כי הוא זה. בא יסובב על זור שבפסוקים ון שכרו של

ממלתו לעורו, רש יאכל בדי במלות שונות דרך הקדש, בשם עצמם. פי פשומו הוא ואעפ"כ לא הר לא תשנא בפירושו, וע

אף כי השנה ראש חדשים עבודת השהה 2 וחג האסיף יאהר". ולוה

ראשית בכורי אדמתך תביא בית הי
אלהיך לא תבשל גדי בחלב אמו וכן כתוב להלן ל"ד, 26
בסמיכה כזאת, ופיי הנכון הוא אשר העיר הספורנו, ואנכי קראתי
במכתב עתי בשם ,,פאנאראמא דעס אניווערזום , כי ראה עובר
אחד בארץ עובדי האלילים שהפרו בור בקרקע על השדה,
ובאותו בור הניהו כעין גל והקריבו עליו בשר מבושל בחלב
להיות קרבן לאלהי השדה ועי"ז תהיה הברכה בתבואות, ובזה
יובן הכתוב על נכון שתביא בכורים בית הי ובזכות זה תהיה
הברכה בתבואות לא ע"י הקרבן בשר בחלב לאלהי השדה וזאת
לא תעשה כי הוא עבודת אלילים. ובספר דברים י"ד 21 נאמר
לא תבשל גדי בחלב אמו עשר תעשר את כל תבואת זרעך
וגוי (כן צריך לסמוך שם ועי רש"י שם) ג"כ כונה זאת לא
הבשל גדי בחלב אמו להביא הברכה בתבואות כ"א עשר תעשר
וגוי ועי"ז תבא הברכה בתבואות כ"א עשר תעשר

(33 כי יהיה לך למוקש היינו האלוה שלהם כפי

התרגום, ומלת אלהיהם הוא לשון יחיד.

כך 1) ואל משה עלה אל הי וגוי ולא אמר עלה אלי כי כן דבר הי דרך גדולה וחשיבות כמו בזכרייבי 14 הנני בא ושכנתי בתוכך נאם הי ונלוו גוים רבים אל הי ביום ההוא והיו לי לעם וגוי וכדומה רבים וכמו שנמצא (בראשית די 23) נשי למך האזנה אמרתי, ובסנהדרין ל"ח ע"ב אמרו זה התירוץ על פסוק והי המטיר וגוי מאת הי מן השמים (שם י"ם 24) אבל שם אינו נכון כי שם הוא דברי הכותב והיה לו לומר מאתו, אך אני כתבתי שם ישוב אחר ע"ש. ועמ"ש במלכים אי י"ם.

ואל אצילי בני ישראל פיי הנאצלים ונבדלים (11

מבני ישראל אל הענין הזה לראות פני הי ולהשתחות לפניו.

לג 1) לך עלה מזה וגוי אל הארץ וגו' ושלחתי לפניך מלאך וגרשתי את הכנעני וגוי, אל ארץ זכת חלב ודבש כי לא אעלה בקרבך כי עם קשה עורף אתה פן אכלך בדרך. ופיי רש"י אל ארץ זבת חלב ודבש אני אומר לך להעלותם, כי לא אעלה בקרבך לכן אני אומר לך ושלחתי לפניך מלאך וכן פרשו כל המפרשים, אבל לפי זה הכתוב מסורם מאד אל ארץ זבת חלב ודבש מוסב לפסוק אי כי לא אעלה בקרבך לפסוק בי, ועוד יצא מן הפירוש הזה קושיא גדולה מדוע צעק משה פה אם אין פניך הולכים אל תעלנו מזה ולמעלה כ"ג 20

כשאמר לו הקב"ה עוד קודם הטא העגל הנה אנכי שולה מלאך ביחוםם אל לפניך, לשמרך בדרך וגוי לא צעק משה כלל, והרבה תירוצים כאמרו בזה וכולם בדוחק גדול, ולהעתי בחנם עמלו המפרשים כי שליחת מלאך הי הומב בעיני משה תמיד כמ"ש למעלה י"ר 19 ווסע מלאך האלהים וגוי כי ידע משה אשר ה' מתלבש במלאך והולך עמו וכמו שהובא למעלה כמה פעמים ולאו דוקא במלאך מיכאל (עמ"ש בספר בראשית ט"ו 13) אך צעקת משה היתה פה כי הקב"ה אמר לו ושלחתי לפניך מלאך וגרשתי וגוי אל ארץ זבת הלב ודבש, וזה מוסב גם על הקודם לו בפסוק בי היינו שאשלה המלאך לארץ הכנעני לארץ זכת הלב ודבש וגרשתי וגרי כי אני אהיה בו, אבל פה במדבר בדרך לא אשלה עמך המלאך ולהיות בו גם אני כי לא אעלה בקרבך פן אבלך בהרך בדרך דוקא ולכן צעק משה אם אין פניך חולכים וגוי בלכתך עמנו וגרי עמנו דוקא בדרך. אבל במאמרן קודם חמא העגל אמר לו הנה אנכי שולח מלאך לפניך לשמרך 1. 12 בדרך ולהביאך אל המקום וגוי וכן שם פסוק כ"ג היינו מפורש שהולך עמם בדרך ומביא אותם לארץ הוטב בעיני משה כי גם פני הי הולכים במלאך. ומה שאמר בפסוק 12 לא הודעתנן את אשר תשלה עמי הכונה שלא הודעתני הדבר הזה אשר תשלח עמי עמי דוקא בדרך הזה אשר

> אני בוים זו ביינות משתמש אינו שיים מתחשי ביינות לי נירד ה' בענן ויתיצב עמו שם ויקרא בשם הי וגוי ומפרש ויעבור הי על פנינ ויקרא הי הי אל רחום וחכון וגוי כי שם הי היינו התוארים והמדות שלו, כמ"ש במדרש רבה שמות פי ג' לפי מעשי אני נקרא וכוי. בתלמוד מסנת קידושין ע"א אי נמצא שם של מ"ב אותיות וכתב רש"י לא אתפרש, וכן אמרו במדרש רבה ויקרא פכ"ג (ע"ש היטב) שמו של הקב"ה ע"ב אותיות (ואין להחליף זה במה שאמרו במדרשים ע"ב שמות יש לו להקב"ה. נם אין להחליף בשם ע"ב של הגימטריא יהוה ביודין אך פה אומר שם של ע"ב אותיות). ונראה לי שיצא להם אלה השמות מפה, כי כאשר תמנה האותיות פה עד ועל רבעים תמצא מ"ב אותיות וע"ב אותיות. היינו מן ה' הראשון עד נצר חסד מ"ב אותיות ומן לאלפים עד רבעים ע"ב אותיות כי ההכמים לימדו לתלמידיהם (שם בגמרא) ביאור שם מ"ב בפני עצמו היינו המדות האלהיים כמו שהמה עוד בו במאצילם, ושם ע"ב בפני עצמו היינו המדוח

מן מלת לו לאלפים הד המקבלים. ו מן הכתובינ שמו מה א הוא רק נר אהיה שלח הוי"ה אלהי יהוה והוא למודים נש 3 (7 בעשרת הד וגוי לשונאי

4 % לעונותיו ש 2 3

פוי שהמלו לעד שאיכו אלהים הוא עולם הוא

ועיי רש"י

27 כי זה הכק הוראותיו ו שלמה אהי נתינת פעו

שעשה אח אסורים לע

9 17

ביחוםם אל העולם ויוצאים מהש"י לפעולתם בעולם שזה מתחיל מן מלת לאלפים נושא עון וגוי שהכונה שהחםד הוא יוצא לאלפים הדורות. וכן נושא עון וגוי הכל ביחום אל בני אדם המקבלים. ושם ג"כ זכרו שם בן י"ב אותיות. נראה לי שהוציאוהו מן הכתובים בפי שמות (די 13) כששאל משה ואמרו לי מה שמו מה אומר אליהם והשיב לו הקב"ה אהיה (אשר אהיה הוא רק נתינת טעם) והוסיף ואומר כה תאמר אל בני ישראל אהיה שלחני אליכם והוסיף ואמר כה תאמר אל בני ישראל הוי"ה אלהי אברהם וגוי שלחני אליכם, הנה הזכיר אהיה אהיה למודים נשגבים.

7) נצר חסד וגוי, הנכון לפרש על פי דברי הי בעשרת הדברות נוצר חסד וגוי לאוהבי הי ונקה לא ינקה פוקד וגוי לשונאי ה'י.

# ספר ויקרא

א 4) ונרצה לו לכפר עליו, הוא כפרה כללית לעונותיו של אדם שאינם ידועים לו וכן פיי לוצאטו.

עולה הוא רומז אל ברית מלח ברית אלהיך וגיי פיי שהמלח הוא רומז אל ברית אלהיך כמו שהמלח הוא קים לעד שאינו מסריח ואינו נפסד ולהפך מתקן אחרים כן ברית אלהים הוא לעולם. וכן הכתוב (במדבר י"ח 19) ברית מלח עולם הוא כן פירושו שהוא ברית עולם כמלח המתקיים לעד, ועיי רש"י שם.

ל אשר נשיא יחשא ובתרגום אם רבא יחוב. כי זה הכלל במקרא כי הוא כמו אשר, ואשר הוא כמו כי לכל הוראותיו וכמ"ש ג"כ בפיי הושע י"ד. וכ"כ בתל"ע על פסוק שלמה אהיה כעוטיה (שה"ש אי) כי השין אשר הוא כמו כי גתינת טעם.

דה 19) אָשָם הוא, אָשם אָשַם להי. הפיי הנכון שעשה אחת מכל מצות הי אשר לא תעשינה ולא ידע שהם אסורים לעשות ובזה אשמה עליו (וכן פיי האבן עזרא והלוצאמו).

שולת מלאך בה תירוצים ו המפרשום ז למעלה ויד ה' מתלכש ם ולאו דוקא אך צעקת פניך מלאה ם על הקודם לארץ זבת במדבר בדרך עלה בקרבה ם אין פניך אבל במאמרן פניך לשמרה ב"ב היינו הוטב בעיני בפסוק 12 א הודעתני הזה אשר

שם ויקרא
ה' אל רחום
מ"ש במדרש
למוד מסכת
הימב) שמו
ר במדרשים
שם ע"ב של
במדרשים
שם ע"ב של
ב אותיות)
השר תמנה
י"ב אותיות,
י"ב אותיות,
ידיהם (שם
יינו המדות

מיכולים אנהנו להשוב שזה שייך אל השגגות שלמעלה די 27 וחייב הטאת וע"כ אומר הכתוב אשם הוא ולא הטאת כי אשם אשם להי שהוא כמו מזיד כי שגגת תלמוד עולה זדון כמ"ש במסי אבות. וכן בדתי איירופא בלתי ידיעת האיסור אינו תירוץ בלל. ועתה אבאר ההילוק בין המאת לאשם, כי המאת כאה על השגגות אך בסיי הי פסוק אי נמצא ונפש כי תחטא ושמעה קול אלה וגוי אם לא יגיד ונשא עונו מביא הטאת אף שהוא מזיד כי הוא לאו שאין בו מעשה ואין לוקין עליו כידוע. ולוצאטו כתב תירוץ אחר. אבל אשם בא על המזיד או שוגג הקרוב למזיד כנ"ל, ובפסוק 15 אשם מעילה בשגגה בקדשי הי בעבור מול הקדשים צריך להזהר מאד ע"כ הוא שוגג הקרוב למזיד שלא נזהר, וכן אשם נזיר שנטמא במת (במדבר וי 12) ג"כ כי נזיר צריך להזהר מאד והוא שוגג הקרוב למז'ד וע"כ אומר שם שהטא על הנפש, ובפסוק 21 – 26 אשם גזילות בא על המזיד, ואף כי התורה אמרה (במדבר מ"ו 30) והנפש אשר תעשה ביד רמה וגוי ונכרתה וגוי כי במזיד אין כפרת קרבן כלל אבל בגזילות הקילה התורה לכפר באשם בעבור שמשיב ומשלם את הגזלה. וכן אשם שפחה חרופה היה על מזיד (ויקרא יש 20–22) בעבור כי לא הפשה ואין דינה כבת חורין ע"כ בקרת תהיה (כמו פקרת מלשון הפקר) כמ"ש הכתוב שם. וכן אשם מצורע היה ג"כ על עונות מזיד שעשה בחייו בעבור כי כבר קיבל ענשו בצרעתו.

י 17) ואתה נתן לכם לשאת את העון העדה לכפר עליהם וגוי פיי זה הוא מתנה לכם ושכרכם בעבור שתשאו תמיד את עון העדה ותעשו כפרות עליהם (ע"ד פירש"י למעלה הי מ"ו), והענין מפורש בפי קרח סיי י"ח, וכן הלוים שם פסוק כ"ג.

מז 16 וכפר על הקדש וגוי, ענין כפרה במקרא הוא תמיד ענין כסוי (כמו כפרת) ויש כסוי על החוטא מחטאתו מכסה והגנה עליו שלא יבא לו היזק ועונש, ומזה ג"כ לשון כופר ונרדף ללשון פדיון נפש (שמות כ"א 30) וכן אומר שם לי 15 במחצית השקל לכפר על נפשותיכם ושם למעלה פירש ונתנו איש כפר נפשו ולא יהיה בהם נגף וגוי. ויש כסוי על הממא מן הטומאה שלא תשרה עליו כמו וכפר מזובו (ויקרא מיו) וכפר על המטהר משומאתו (שם י"ד) וכן ביולדת אף שלא חטאה כלל נאמר (שם י"ב) וכפר עליה הכהן ומהרה.

ויש כסוי על ההטא שלא יראה לפני הקב"ה. או כסוי על הרעה שלא תתגלה ותבא (ישעיה מ"ז י"א). ובזה יפורש הכתוב (בראשית ל"ב) אכפרה פניו במנחה פיי אכסה פניו שלא יראה עשרי ועל ידי זה יזכר את חטאתי שגזלתי את הכרכות. והוא מאמר הכתוב פה וכפר על הקדש מטמאות בני ישראל היינו כסוי עליו שלא תשרה עליו הטומאה (כמ"ש השוכן אתם בתוך טומאתם). ומפשעיהם היינו כסוי שלא יבא לו היזק וחורבן בעבור פשעי ישראל.

מכ כי ביום הזה יכפר עליכם פיי הכהן שבפסוק 32, 33 וכן דרך המקרא כמו ויקרא אל משה וידבר הי אליו שמלת הי שייך למעלה כמ"ש הרמב"ן והרבה כדומה.

לן 13 אשר יצוד ציד חיה או עוף אשר יאכל ושפך את דמו פי ע"י הצידה בקשת וחנית. או כאמרם בחולין פרק אי ושהט עופא בהדי דפרה ע"ש.

ים 30 את שבתותי תשמרו ומקדשי תיראו. היינו כי במקדש הכהנים מחללים את השבת ואין להם עון.

### ספר במדבר

ה 6) כי יעשו מכל המאת האדם פיי מול האדם שגזלו ממנו כמו שמפורש להלן.

ייה או ועיי שכבר היה או ועיי (7 ה היה או ועיי באבן עזרא ריש פרשת חקת.

י 31) כי על כן ידעת הנותינו במדבר. פיי בעבור שיודע אתה איפה שנעשה חניות במדבר כי הוא היה בקי במדבר כי מיושבי המדבר היה.

36) שובה הי רבבות אלפי ישראל, רבבות כמו לרבבות, לאלפי ישראל, כמו וילך רחבעם שכם (מלכים אי י"ב) כמו לשכם.

יב 8) ותמונת הי יבים, בספרי אמרו זה מראה אחוריים, בעבור כי נאמר (שמות ל"ג 20) לא תוכל לראות את פני לכן שם וראית את אחורי ופני לא יראו. ומה שנאמר (שם 11) ודבר הי עם משה פנים אל פנים היינו שדבר עמו אכל לא

עלה די 27 ות כי אשם זדון כמ"ש אינו תירוין חמאת באה זמא ושמעה אף שהוא עליו בידוע. או שונג ה בקדשי הי שוגג הקרוב רבר וי 12) למז'ד וע"כ ו גזילות בא והנפש אין כפרת ושם בעבור ה היה על ואין דינה פקר) כמ"ש זויד שעשה

העדה לכפר נור שתשאו יש"י למעלה הלוים שם

רה במקרא מא מחמאתו ג"כ לשון ון אומר שם מעלה פירש ש כסוי על וובו (ויקרא ביולדת אה הן ומהרה.

ראה פניו כמו עם ישראל שנאמר פנים בפנים דבר הי עמכם. (דבהים נ"ד) אבל לא ראו אותו כמ"ש שם די 12 ותמונה אינקם רואים. אבל לפרש ותמונת הי יבים על מראה אחוריים הוא קשה מאד. גם נמצא כי השבעים זקנים ראו את אלהי ישראל ואל אצילי בנו ישראל לא שלה ידן (שמות כ"ד) ונהאה מזק שראו מפניו ולא מאחוריו, והנכון הוא כי ה' בהתגלותו לבני האדם בארץ עושה על עצמו צורה ברואה לשעתה כמ"ש הרס"ג והרמב"ם ז"ל (וגם זה איננו שוה תמיד כנראה בכתובים) והפנים האלה ראו הזקנים, ועל זה נאמר פה ותמונת ה' יבים, אבל בפרשת כי תשא שם באמור משה הראני נא את כבודך רצה לראות פני הי כמו שהוא בשמים תמיד למול המלאכים ולכן אמר לו הי לא תוכל לראות את פני כי לא יראני האדם וחי אך וראיתי את אהורי וגו׳. וצריך לדעת כי גם פני הי שבשמים הוא מחודש ונאצל בחדוש הבריאה כאשר נבראו השמים והמלאכים, וכן מקום וגבול רוחני נתחדש להבדול בין כסא הי והמלאכים וכדומה אבל הקב"ה מצד עצמו מלא את השמים ואין גבול ואין מקום כלל כמ"ש הרס"ג, ובזה נבין הפסוקים שבמקום אחד אומר (דברים הי) פנים בפנים דבר הי עמכם וגוי ובמקום אחר אומר (שם די 36) מן השמים השמיעך את קולו וגוי כי הפנים הנ"ל היינו הפנים של מטה שנראה בארץ אבל הקול בא לו מן השמים, מן הפנים של מעלה, ולכן אומר (שמות כי 22) מן השמים דברתי עמכם, וכן נחמיה ט' 13 אומר ועל הר סיני ירדת ודבר עמהם משמים.

יד 18) הי ארך אפים וגוי נצרך לפרש לפי דברי הי בעשרת הדברות ארך אפים וגוי ופשע לאוהבי הי, ונקה לא ינקה וגוי לשונאי הי, ע"ש.

לא 27 על כן יא מרו המושלים באו חשבון וג וי, חשבון היתה עיר סיהון מאז ומקדם (עי בא"ע לפירושו השני) והפירוש הוא באו אנשי חשבון למלהמה על מואב תבנה ותכונן ביתר שאת עיר סיחון על ידי זה כי אש יצאה מחשבון וגוי ומלת אנשי יחסר במקרא כמו וכל הארץ באו מצרימה (בראשית מ"א 57) וכדומה הרבה במקרא. א כל הער מוא ב, לפי הנראה בספר דברים בי 9 29 לא כל ארץ ער לקח סיחון, ונשאר למואב הרבה.

ועיי

אבק

כמהו

הספו

כתוע

כפי

משד

ואתו

וֹברי,

עיניו ורמי

יעש

0.000

מקוו

FIN

תלא

בסנ

כהנ

בני

שאו

כמו

היו

שנו

ונירם אבד חשבון וגוי הם דברי כותב התורה (30

ועני בא"ע.

בים

0

177

יאו

בין

את

בבין רבר

מים

מטה של

כם,

מהם

יברי

לא

בון

רושו

מואב

יצאה

באו

75:

ארץ

בג 10) מי מנה עפר יעקב, פי כמן אבק. רבית אבק לשון הרע בתלמוד פי מספר קטן מי יכול למנות, (עהרליך) ומי ספר (כצ"ל) את רבע ישראל הרביעית שלהם. ותחי אחריתי כמהו פי הבנים שנקראים אחרית במקרא. ומצאתי זה בפיי הספורנו.

22) כתועפות ראם לו פיי האל נותן לישראל כתועפות ראם. וכן כ"ד 8.

23) כי לא נחש וגוי אין צורך לו לנחש אך כעת כפי צורך העת יאמר ליעקב וגוי ע"י הנביאים, וכן הם דברי משה בדברים י"ה 14, 15 כי הגוים וגוי אל מעוננים וגוי ואתה לא כן וגוי נביא וגוי.

לכה איעצך אשר יעשה העם הזה לעמך וגוי, איעצך משרש איעצה עליך עיני (תהלים ל"ב 8) עוצה עיניו לחשוב תהפוכות (משלי ט"ז 30) שענינו קריצה בעינים ורמיזה, וזה שאמר פה איעצך ארמז לך בדברים קצרים אשר יעשה העם הזה לעמך וגוי בפסוק 17.

ומחץ פאתי מואב פיי בכל פאותיו.

והיה ירשה שעיר אויביו של ישראל שוכה (18

מקודם וגם בפסוק זה.

22 כי אם יהיה לבער קין, כי אם כמו רק והיינו אף על פי שאיתן מושבו יהיה רק לבער. עד מה תשב באיתן סלע הלא אשור תשבך לארץ אשור תבא לשבת שם. והקיני זה הוא עם הקיני שניתן לאברהם (בראשית ט"ו 19) כמ"ש האברבנאל. 23 אוי מי יחיה משומו אל, הנכון פיי התלמור בסנהדרין ק"ו אי או ממי ששם עצמו אל, והכונה על אלכסנדרם מוקדון כפי המסופר בספרי קורות העולם שהיה במצרים אצל כהני נא אמון וירצה מהם אשר יפרסמו ברבים שהוא בן יופיטער ראש האלילים, ועל ידי זה יהיה נקל לו להכניע את בני אזיא המתהללים באלילים ועובדים אותם ברצון נפשם. וזה שאמר פה וצים מיד כתים וגוי כי אלכסנדר בא מארץ הכתים כמו שאמר מפורש בספר ההשמונאים בתהלתו, וכל אנשי חילו היו כתים, וגם הוא עדי אבד יסובב על הכתים בני יון (בראשית יי) שנאבדו ע"י ההשמונאים, ויכול גם פיי התרגום על הרומיים שנאבדו ע"י ההשמונאים, ויכול גם פיי התרגום על הרומיים

להיות אמת כי גם הרומיים הם מבני כתים כמו שאמר ביוסיפון לרומיים כי כל איי ים התיכון היו נקראים כתים. וכן משמע בדניאל י"א 30 באמרו ובאו בו ציים כתים וגו' שהכונה שם על הרומיים כידוע.

ל 3) איש כי ידור נדר להי או השבע שבועה לאסור אסר על נפשו, מלת להי מוסב ג"ב על השבע שבועה לאסור איסר על נפשו.

### ספר דברים

א 19 א דרך הר האמורי, בדרך שהולך להר האמורי כמ"ש בפסוק 20 באתם עד הר האמורי וגוי.

מדרך הערבה וגוי יש עמק הולך מים המלח עד לשון ים סוף אצל אילת ועציון גבר (זועץ) והעמק ההוא נקרא עד היום כשם ערבה, וקודם הפיכת סדום היה הולך הירדן עד שם. אך אחר שנעשה ים המלח הוא נשאר בו, כמ"ש הר"י שווארץ.

לקרוא עשה כחולם העין, שהחל לעשות בארצות סיחון ועוג לקרוא עשה בחולם העין, שהחל לעשות בארצות סיחון ועוג והוא עוד בעשייתו ועבודתו גם לארצות כנען. ואל יתפלא הקורא על שאני משנה הקריאה המקובלת, כי כן היא מסקנת התלמוד בסנהדרין הי ע"ב שאין אם למקרא ויכול האדם במקום הצורך לשנותו.

מתים והנשים וגוי, בלשון אשורית מות הוא כמו איש ומזה מתושלה מתושאל, מתי מספר וכדומה. ולכן תרגם אונקלם גבריא.

ד 19 7 אשר הלק ה' אל היך אותם לכל העמים וגו" הנכון שיסובבו על אומרו כל צבא השמים שהכונה מלאכים שבשמים, והקב"ה חלק המלאכים לכל העמים, ואין הכונה לעבור אותם אלא שחלק אותם להם שהם ינהגום בכל דבר ויהיו שרים

עליד אל אבל מגינ שר

להגי כי ו ומש

שתי

ורכונ

בכונ לו ל ההיי עץ.

ולוצ

באר

ולהנ נמצ גמצ אבל רמש

איזד

ויעב שאי מאד חלק

עליהם כמו שנמצא בדניאל שר פרס שר יון.\*) ומזה בא בשעות אל הגוים לעבוד את שריהם אשר הם מגיניהם תמיד (פטרונם), אבל עם ישראל הם נחלת ה' והוא לבדו משגיח עליהם והוא מגינם ואותו לבדו צריכים לעבוד, ומה שנמצא בדניאל מיכאל שר ישראל הוא איננו כמו שרי האומות, אך הקב"ה עושה הכל על ידו בכבודו ובעצמו לעם ישראל ואין ידו מסולקת. ועיי בא"ע ורמב"ן, ומה שכתבתי שיסובב על צבא השמים הוא יותר נכון.

ה 5) אנכי עומד בין הי וביניכם בעת ההיא להגיד לכם את דבר ה' וגוי יוכן כפי שאמרו רז"ל במכות כ"ד כי רק אנכי ולא יהיה לך מפי הגבורה שמעו, והיותר דבר הי

ומשה העתיקו לבני ישראל.

ואתפוש בשני הלוהות ואשליכם מעל (17 מ שתי ידי ואשברם לעיניכם. לדעתי משה לא שבר הלוחות בכונה רק בחסרון זהירות שהשליכם מידיו ועי"ז נשברו, שהיה לו להניה אותם בנחת. והראיה לפירושי שמספר בסיי יי בעת ההיא אמר הי אלי פסל לך שני לוחות וגוי ועשית לך ארון עץ. וגוי ושמתם בארון ואעש ארון עצי שטים וגוי ואשים את הלוחות בארון וגוי כי אחרי כן נהג עצמו בזהירות להניחם בארון שלא ישתברו עוד ע"י איזה סבה.

יב 21) וובחת וגוי כאשר צויתיך. עי רמב"ן ולוצאטו. ויכול להיות שיסובב על הכתוב בפסוק ט"ו תזבח ואכלת בשר.

יד 3) לא תאכל כל תועבה, ובסוף הפרשה פסוק -12 אומר הטעם לכל האיסורים כי עם קדוש אתה לה' אלהיך ולהבין זה צריך לדעת כי עוד בימי נה (בראשית זי 2 חי 20) נמצא הבדל בין בהמות שהורות לשמאות ובין עוף שהור לשמא, אבל בדברי הי אל נה סיי טי אומר לו כל חיה וכל עוף וכל רמש והיה לכם לאכלה ואין הבדל בין מהור לממא. אך ההכדל היה אז קודם נתינת התורה לענין קרבנות. כי לקרבן להי היו איזה בהמות ועופות טהורים ואיזה טמאים. ויסוד ענין זה היה

יפון

ומני

32

ועה

ועה

מורי

ומלח ההוא הירדן כמ"ש

הנכון ועוג הקורא תלמוד הצורך

הוא ולכן

ים וגרי מלאכים לעבוד

<sup>&</sup>quot;והראיה לפירוש הזה מן הכתוב להלן כ"מ 25 וילכו ויעבדו אלהים אחרים וגוי אשר לא ידעום ולא חלק להם שאין לפרש שלא חלק להם לעבוד אותם, הלא עוד יותר הזהירים מאד שלא לעבוד אותם. אך הכונה כמו שפיי הרמב"ן שם שלא חלק להם להיותם שרים על ישראל כאשר שם אותם על האומות.

המאמר הידוע (שבועות סוף פרק אי) יבא זכאי ויכפר על על החייב ולא יבא הייב ויכפר על החייב, על כן לא לקחו לקרבן עופות הדורסים (כמ"ש במשנה חולין פ"ג כל עוף הדורם ממא) וחיות המורפים כי הם היבים במעשיהם ועל כן המה ממאים לקרבנות רק לקחו מן הנרדפים ונטרפים שהם זכאים במעשיהם והם מהורים לקרבן (על דרך שארז"ל בבא קמא צ"ג אי הקב"ה בהר בבני יונה שהם נרדפים מאד) ועשאו עוד בימי קדם סימנים כי המהורים מעלי גרה ומפריםי פרסה שסועה, ואלה הם הנטרפים ולא טורפים אחרים ומאלה לקחו לקרבנותיהם. ומאלה אכלו הכהנים הקדושים. והתורה כאשר עשתה כל עם ישראל לממלכת כהנים וגוי קדוש (שמות י"ט 6) אסרה גם לישראל אכילת הטמאים להיות ככהנים הקדושים, וביחוד לפי דברי הרמב"ן והא"ע כי הנאכל ישוב לגוף האוכל, והטורפים מולידים באדם האוכלם מדת אכזריות. ונתנה כלל (או שהיה מקדם) שצריך שני סימני מהרה מעלה גרה ומפרים פרסה שסועה. כי בסימן אחד יש הרבה מורפים ומי יכול לידע זאת וע"כ צריך לשמור הכלל שצריך שני סימנים ואף כי בסימן אחד יש ג"כ שאינם מורפים הם אסורים שאין לצאת מן הכלל. וע"כ אסרה גם הגמל והשפן והארנבת והחזיר אף שאינם טורפים. גם החזיר בארץ ישראל הוא מין טורף כנראה במתי הי 6 שאמר ואל תשלכו פניניכם לפני החזירים פן יבאו וגוי ויטרפו אתכם, ואולי הכונה על חזיר מיער (תהלים פי 14).

ומעתה נבין ג"כ הסימני מהרה בדגים סנפיר וקשקשת, כי הכמי המבע כתבו שלכן נבראו בסנפיר וקשקשת כדי למנוע מהם הדגים המורפים שלא יוכלו לבלעם מאחוריהם על ידי הסנפירים והקשקשות שדוקרים מאד, ונצרך המורף לבא מלפניהם לבלוע אותם. ואז יוכל הנמרף בראותו אותו להציל נפשו, הנה לך כי אלה הדגים אשר להם סנפיר וקשקשת הם הנמרפים ולא מן המורפים וע"כ מהורים הם לאכול. ושרץ העוף הרוחשים על הארץ ממא הוא בעבור כי נמאם הוא. (ויקרא י"א 43 וע"כ בא"ע שם).

21) לא תבשל גדי בחלב אמו עשר תעשר וגרי, נתבאר בשמות כ"ג 19 ע"ש.

עתיד לשון עתיד ברכך וגוי הוא לשון עתיד קודם עתידשאחר זה כמו בירמיה ל"א 32 נתתי את תורתי בקרבם ועל לבם אכתבנה. וכן מקודם זה בפסוק די ברך יברכך.

והכונה כן אנו

עי בא ורבים

למעלו וע"כ:

כי זה אך ב: מפניך מן ה: כ"א ר

מצור

עמוני עמון. (למע

בסי ז

עי בא

זונות האליי לצורך בשביי

גם ב יבעלו ועמ"ז מול כי לא יחדל אביון וגוי כי כמו אשר כידוע, והכונה בעבור אשר לא יחדל האביון וימות בעבור הרעב על כן אנכי מצוך להחיותו בפתיחת ידיך ליתן לו. ועי רמב"ן.

מז 6) בערב כבוא השמש מועד צאתך ממצרים, עי בא"ע, והנכון הוא שיצאו ממצרים מעבודתם ולא עבדו יותר, ורבים הלכו לארץ גשן ולא חזרו עוד למצרים רק הלכו למדבר.

9) ששת ימים תאכל מצות, יסובב על מה שאמר למעלה ופנית בבקר והלכת לאוהליך, הרי יום אחד כבר עכר זע"כ אומר בבואך לאוהליך עוד ששת ימים תאכל מצות.

כי זה הוא לא כמו הראשון (כי ממנו תאכל) נתינת טעם, כי זה הוא לא כמו הראשון (כי ממנו תאכל) נתינת טעם, אך בא לדמיון\*) והכונה הוא כמו האדם כן עץ השדה לבא מפניך במצור, כמו האדם יבא מפניך במצור ולא תעשה מצור מן האדם כן לא תעשה מצור מן עץ השדה שיש עליו פירות כ"א תצור אותו מסביב, אך מעץ שאיננו עץ מאכל תעשה מצור כמ"ש אותו תכרות ובנית מצור וגו'י.

עמוני ומה שאמר לשון רבים כי עמון נקרא תמיד ג"כ בני עמוני ומה שאמר לשון רבים כי עמון נקרא תמיד ג"כ בני עמון. ואשר שכר יסובב על מואב אף שהוא נתן לחם לישראל (למעלה בי 29) הוא שכר את בלעם. זה כבר נדפס ממני בסי דרך הקדש. ואה"כ מצאתיו בדברי הרמב"ן. ויש להוסיף כי לפי האומרים בפי לא יבא ממזר (פסוק 3) שהוא שם עם עי באבן עזרא יכול להיות כי לשון הרבים קדמו יסובב על ממזר ועמוני.

ומהיר כלב, בארצות עובדי אלילים מחזיקים מחזיקים זונות לאנשים בבתי האלילים כדי שהאתנן יובא לצורך בתי האלילים (ומזה שם קדשה זונות קדושות) וכן מחזיקים כלב לצורך הנשים שיבעל אותן והמחיר לבית האליל, כמו שמספר בשבילי עולם חלק אזיא.

כד 4) אחרי אשר הממאה, כי הגירושין אינם

\*) כי לדמיון כמו כ"ף הדמיון (זויא) נמצא בתלמוד לרוב וכן גם במקרא הרבה למשל בישעיה ס"ב 5 כי יבעל בחור בתולה יבעלוך בניך וכדומה הרבה כמו שהערו על זה חכמי דורנו. ועמ"ש בישעיי מ"ט.

ו המה זכאים מא צ"ג נוד בימי שסועה, נותיהם. כל עם מרה גם זוד לפו המורפים ו שהיה ם פרסה דע זאת י בסימן ון הכלל. שאינם ה במתי באו וגוי .(14 15 וקשקשת, די למנוע על ידי מלפניהם פשו, הנה הנטרפים הרוחשים עי 43 א

פר על

א לקחו

א הדורם

תעשר

שון עתיד תי בקרבם

-77

לפי רצון הש"י כמ"ש מלאכי בי 16 כי שנא שלח וגו' ועודנה לפי הרוח נקשרה לבעלה הראשון וכאשר ידעה איש אחר תחשב לראשון טמאה, ועי בדברי הרמב"ן

תחשב לו אשון כל י מצא אי ש גונב נפש מאחיו מבני ישראל וגוי המבקרים מחכמי הנוצרים (דעליטש) שאלו שסותר הכתוב בשמות כ"א 16 וגונב איש ומכרו וגוי ואיש היינו אף העכו"ם במשמע, וטועים הם כי בפרשה שם נמצא פעמים רבות מלת איש והכונה רק על בני ישראל כי משה ידבר שם רק לבני ישראל.

כח 69) אלה דברי הברית וגוי לדעתי יסובב על סיי כ"ם שאחר זה שאמר אתם נצבים וגוי לעברך בברית וגוי, ואולי לזה כיון ג"כ הא"ע ע"ש.

כם 18 שלום יהיה לי כי בשרירות לבי אלך למען ספות הרוה את הצמאה הכונה שיהיה חוטא להכעים ולא לתיאבון כי ירעב אך בעבור כפירתו יעשה הכל, ויוסיף עבירה הרוה ר"ל אף שהוא שבע בלי תאוה יעשה העבירה מצד הכפירה, על עבירה הצמאה שעושה לתיאבון ולתאותו, והוא כופר ואפיקורם, ע"כ יעשן אף ה' ולא יאבה ה' סלוח לו וגוי.

19 ולא חלק להם, נתפרש למעלה די 19 שלא חלק להם להיות שרים עליהם.

ל 14) כי קרוב אליך הדבר מאד בפיך ובלבבך לעשותו. הקדמונים עוד נדחקו בכתוב הזה, וע"כ בספרי פילון האלכסנדרי הוסיף בפיך ובלבבך ובידיך. ויש פרשו על מצות התשובה בדוחק גדול. ולפי דעתי הוא פשוט שמדבר מן התורה כלה שקרא תמיד בשם מצוה אשר אנכי מצוך. אך דברו פה לא על קיום התורה שהוא גם בידים. אך מדבר פה מן שמיעת והשגת התורה לידע אותה וע"כ אמר לא רחוקה היא אשר צריך שיבא אחד ויקחה ויש מיע נו לידע אותה (ונעשה הוא גוסף לאמר שעי"ז נבא לקיים אותה) אך הדבר קרוב מאד בפיך ובלבבך, כי התורה כבר נכתבה לפניך ואך צריך אתה שתלמד בפיך ותשים אליה לבבך להבינה היטב, אז תדע אותה ואז תבא גם לעשות ולקיים אותה. בפיך ובלבבך שייכים למלת ואז תבא גם לעשות ולקיים אותה. בפיך ובלבבך שייכים למלת

קרוב. לב 5) שחת לו וגוי יסובב על מלות דור עקש ופתלתול וכמו שאנו רואים כי בפסוק 6 מדבר מן העם בלשון רבים

ובלש המקו שהש כי מ אלהיו אלהיו

וגו' ו ללמוז

הוא

עם עמם, בם ל יצרנו עליהו

זה יז רשף לא"י דלוג

והם א ולחום ורשף

ואשב

שהאו כי צו שכל רק ב סדום

האי : שפיי בלי : ובלשון יהיד כן מדבר בפסוק זה בלשון יחיד ורבים (כדרך המקרא תמיד) ואומר כי הדור העקש שחת לו מומם היינו שהשחית ועשה לעצמו מום נשחת ע"ד הכתוב (ויקרא כ"ב 25) כי משחתם בהם מום בם, והמום הוא שהם לא בניו. שעבדו אלהים אחרים והודו בזה שהם בני אלהים אחרים ולא בני ה' אל חי, ועל כן אומר הלה' תגמלו זאת הלא הוא אביך קנך, הוא עשך ויכוננך ולא האלילים ואתם בניו וגו' כי חלק ה' עמו וגרי ולא בני אלהים אחרים ולא חלקם.

למוד מזה כי בשירה זאת לא נזכר שיצא ממצרים אך היה ללמוד מזה כי בשירה זאת לא נזכר שיצא ממצרים אך היה עם יושב במדבר. והא"ע כבר ישב זה כי שם נכנם הכבוד עמם, ויש להוסיף כי דור המדבר היוצא ממצרים יד ה' היתה בם להמם ולאבדם (למעלה ב' 15) ועליו לא יאמר הכתוב יצרנהו כאישון עינו אך בניהם אחריהם הביא לא"י וע"כ אומר עליהם ימצאהו בארץ מדבר. וכן ירכיבהו על במתי ארץ וגוי.

24 מזי רעב וגוי ושן בהמות אשלה כם וגוי בפסוק הה ידבר מן שליחות המשחיתים, וע"כ גם מזי רעב ולחומי רשף פה נכון לפרש על המשחיתים, והיינו המשחיתים הבאים לא"י בהזיה (כמו יזה גוים רבים ישעיה נ"ב שפירושו לשון דלוג וקפיצה שפרינגען בל"א) ודילוג בעבור שהמה רעבים, והם אנשים שבשרם שחור כמו גחלים (קאָהלען שווארצעם פֿלייש) ולחומי מלשון ולחמם כגללים (צפניה א' 17), היינו בשרם, ורשף הוא גחלים (שיר השירים ח' 6).

26) אמרתי אפאיהם אכלה גם הפאה שלהם ואשביתה זכרם. צות

ורה

פה

יעת

ושר

הוא

מאד

אתה

מותה

מלת

השביתה זכו לא כצורנו צורם וגוי, הכל נמשך למעלה שהאומות צריכים לאמר כן. צורם מכרם כי לא כצורנו צורם כי צורם הוא גדול מאד ואויבנו היינו ישראל הם פלילים בעלי שכל והבנה מאד, ואעפ"כ בא עליהם רעה גדולה כזאת הוא רק בעבור כי צורם מכרם וגוי. ואומר מעם המכירה כי מגפן סדום גפנם וגוי.

מלט אפס עצור ועזוב, ואפס אינו כמו אפס בקמץ (36 האי אך כמו ואפס את הדבר וגוי בסגול (במדבר כ"ב ל"ה) שפיי רק. וכן פה ורק נשאר בישראל עצור בשביה ועזוב בעולם בלי מחסה ועזר.

(42) מראש פרעות אויב נתבאר בשופטים הי ע"ש. (42) מראש פרעות אויב נתבאר בשופטים הי ע"ש. (43) הרנינו גוים עמו כמו באיוב כ"מ (43) ולכן אלמנה ארנין שעשה אותה לרנן וכן הגוים יעשו עמו לרנן כי דם עבדיו יקום וגוי. וכפר אדמתו עמו עמו, צ"ל אדמתו ועמו רק הוי"ו נחסרה בעבור שני ווים סמוכים כמ"ש בפסוק עזי וומרת יה. וכפרת האדמה הוא ע"ד וכפר את הקדש עזי וומרת יה. וכפרת האדמה הוא ע"ד וכפר את הקדש

וגוי ויקרא מ"ז ע"ש בביאורי.

לב 2) וזרח משעיר למו, בני ישראל עמדו לפניו
וע"כ אומר כמראה באצבעו עליהם למו, ואחרי כן אומר כל
קדושיו של העומדים פה בידיך. כי מדבר מן העם כלשון
רבים ויחיד כנהוג. וע"ז השיבו בני ישראל תורה צוה לנו משה
וגוי ויהי משה בישרון מלך. מימינו אש דת למו, הכונה
מימינו בא אשדת למו, ומלת בא שלמעלה נמשך גם לפה
כדרך המקרא.

6) ויהי מתיו מספר, צריך לקרוא מַתְיו בצירי תחת

המ"ם, ועמ"ש למעלה אי 12 בשם הגמרא.

כור שורו הדר לו, הויו של שורו הוא נוסף כמ"ש הא"ע על והיתו ארץ, (ראשית אי 24) וכמו למעינו מים, והכונה שהדר לו כמו בכור שור.

מענה אלחי קדם נמשך אל מה שאמר למעלה ובגאותו שחקים מעונה אלחי קדם שהשחקים הם למעון לו שהוא אלחי קדם, ומתחת להשחקים יש לו זרועות עולם בכה גדול ולכן גרש מפניך אויב וגוי. וכעין זה בספורנו.

עין יעקב אל ארץ דגן ותירוש. עין יעקב (28 מבים תמיד מביתו ואהלו אל ארץ דגן ותירוש הסובבים אותו.

#### השמטה לספר בראשית.

מו מו (13 מי גריהיה זרעך בארץ לא להם ועבדום וענו אותם די מאות שנה, נתבאר בספר שמות סיי י"ב שהחשבון הזה הוא מיום בוא העברים הקדמונים למצרים. ומה שאמר זרעך בעבור כי המה נתערבו בבני יעקב ונקראים כולם זרע אברהם. וכן כל הגרים נקראים זרע אברהם כמ"ש במשנה בכורים. ד' מאות שנה פי ערך ד' מאות, ושם נאמר ד' מאות ושלשים.

בדרום אך שנו

בל"ר)

בנה וכ תשיב

ויפול יו מ"ו 13

שהם : קדושת כל מקו ובזכריה

כי הוא מיכאל הי היה

שאמרו שמי בי

ולהלן ב היינו נ

בשם רי כי שמי ונמצא

מפורש רפאל ו יקרא ב

מטטרון ויאמר ו

יהושע

#### יהושע

מהמדבר הידוע (חומנות בביאורי הגר"א) בדרום א"י. והלבנון הזה הוא בצפון א"י (וטעות בביאורי הגר"א) אך שנראה למרחוק בעבור הר הרמון שהוא כבר מן הלבנון. הלבנון הוא מרחוק בעבור הר הרמון שהוא כבר מן הלבנון הלבנון (פעלזען, קרעמינים בל"ר) וכמו שמות די 25 ותקה צפורה צר ותכרות את ערלת בנה וכן בתרגום השבעים והסורי, וכן בתהלים פ"ט 44 אף תשיב צור הרבו פיי הוזק הרבו שהזק כצור.

14 אל גבעת הערלות, אל כמו על וכן בפסוק 14 ויפול יהושע אל פניו כמו על פניו כפיי התרגום וכן ביהושע מ"ו 13 אל פי הי כמו על פי הי והרבה במקרא.

ויאמר שר צבא הי הוא מיכאל שר ישראל (15 שהם צבא הי כמ"ש רש"י. של נעלך ולא כפיי הרד"ק בעבור קדושת מיכאל, אלא בעבור שהי נראה בו כמ"ש במדרש שמות כל מקום שמיכאל נראה השכינה נראית ועמ"ש בפיי שמות. ובזכריה ג' נראה כי יש לו עומדים לפניו, יכול להיות בעבור כי הוא שר הגדול בדניאל י"ב, אבל נמצא שם ג"כ יי 13 מיכאל אחד השרים הראשונים וע"כ יותר נכון לפרש בעבור כי חי היה בו. והמקובלים מפרשים פה וכן בזכריה כי הוא מישטרון שאמרו עליו בסנהדרין ל"ה ששמו כשם רבו, ועליו נאמר כי שמי בקרבו ושר צבא הי היינו שר המלאכים כמו שפיי הרד"ק. ולהלן בסיי וי פסוק בי כתב הרד"ק כי ויאמר הי אל יהושע היינו ע"י המלאך והמלאך נקרא בשם הי ומביא מדרש על זה בשם ריש לקיש שהקב"ה משתף שמו על כל מלאך שנאמר כי שמי בקרבו והמקום שנמצא בו המדרש הזה איני יודע ונמצא כעין זה במדרש רבה שמות פכ"מ ע"פ אדני בם. ושם מפורש הכונה שהקב"ה משתף שמו שנקראים מיכאל גבריאל רפאל וכוי (כמ"ש ששיתף שמו בישראל) אבל לא שהמלאך יקרא בשם הי ובתלמוד סנהדרין הנ"ל אומרים בפירוש שרק מטטרון שמו כשם רבו. גם מי דחק להרד"ק לומר שהכונה ויאמר ע"י המלאך הלא נמצא בסימנים הקודמים ויאמר הי אל יהושע עוד קודם שבא המלאך בעיר יריחו+

י 12) ויאמר לעיני ישראל שמש בגבעון דום וגוי וידום השמש וגוי עד יקום גוי אויביו וגוי ויעמוד השמש וגוי בזה קשה שהיה לו לומר עד נקם גוי אויביו, וכן למה כפל לומר וידום השמש וכן ויעמוד השמש. וידידי המשכיל ה"ר פֿיוויל תאווין מקישינוב פירש כי יהושע אמר אז שירה גדולה (הכתובה על ספר הישר היינו ספר השיר) המתחלת שמש בגבעון דום וגוי וידום השמש וגוי הכל כתוב בהשירה והיא מסיימת יקום גוי אויביו (ע"ד שירת האזינו שמסיימת ונקם ישיב לצריו) והוא כונת הכתוב שאמר יהושע השירה שמש בגבעון דום וגוי עד הסיום שהוא יקום גוי אויביו. ואחרי זה הוזר הכתוב לספורו שכאשר יהושע שר השירה הזאת אז ויעמוד השמש, אבל הכתוב וידום השמש וירח עמד אינו מן הספור אך הוא כתוב בהשירה והוא לשון שירי. ולדעתי על דרך זה הוא ג"כ בשמואל בי אי 18 ויאמר ללמד בני יהודה קשת הנה כתובה על ספר הישר, היינו שדוד אמר את השירה המתחלת ללמד בני יהודה קשת ועצם השירה כתובה על ספר הישר, ולכן אמר שם הכתוב ויאמר ולא ויצו. והבן.

כך 26) ויכתוב יהושע את הדברים האלה בספר תורת אלהים, לפיי התרגום יונתן שנמשכו אחריו המפרשים העיקר חסר מן הספר, והאמת נראה כי משה רבינו לא כתב רק החקים ודיני התורה, ועל זה נאמר דברים ל"א 9 ויכתב משה וגוי ויתנה אל הכהנים וגוי וכן שם פסוק 25 לקוח את ספר התורה הזה ושמתם בארון וגוי. זעל זה הכונה בדברים י"ז 18 וכתב לו את משנה התורה הזאת וגוי וכן ביהושע ה 32 ויכתב שם על האבנים את משנה תורת משה (פיי העתקה ממנה, קאָפיע בל"א) אשר כתב לפני בני ישראל. והספר הזה נקרא פה ספר תורת אלהים, ויהושע כתב את החוק והמשפט ששם בשכם ג"כ בספר התורה הזה, ואולם הספר הזה נאכד מאתנו כמו ספר הישר וספר מלחמות הי. אך דברי הי למשה באו בספר התורה הנמצאה עתה בידינו אשר הכותבים אותה קבצו החקים והמשפטים והמצות שכתב משה וחברו אליהם קורות ימי קדם מבריאת העולם עד ימיהם ובפרט לאכות בני ישראל וכל קורות עם ישראל, כפי אשר מצאו בכתבי יד שונים ואיזה קבלות בעל פה ועשו מאלה חמשה חומשי תורה. וגם ספר יהושע כתבו וחברו לזה (עי רש"י בריש יהושע), והחלו לכתוב גם ספר שופטים עד המעשה של מלאך הי במקום בוכים

שופו הדור שלו ו נראה הבדל הבדל לנהלו עריך קצר, בעל יהושע בעל רש"י

וכבר ראשת

הוא נירא הזון י"א 6 האשר שם), האשר בלי נ עון), עצתי אותו. (שופטים בי). ולפי הנראה הקבוץ ההוא נעשה ונגמר מחכמי הדור\*) בעיר שילה כי משם והלאה הוא כותב אחר, והענינים שלו נמשכים ביחד עד סוף ספר מלכים, (כי גם ספר שופטים נראה מחובר לספר שמואל ולכן אומר בסוף הספר (אף שכבר אמר זה בסיי י"ט בתהלתו) בימים ההם אין מלך בישראל והכונה אבל אחרי כן נתן שמואל להם מלך). אבל פה יש הבדל גדול, כי הכותב החל מחדש מן שליחת יהושע את העם לנהלתם ומיתת וקבורת יהושע, ואם היה כותב אחד לא היה צריך לכפול הענין, וישוב רש"י איננו מספיק לתרץ מה שהכפיל כמה דברים ללא צורך ויכול היה לקשר הענינים באופן אחר קצר, אך באמת הוא כותב אחר שקבץ כל הקורות מעת מיתת יהושע עד סוף גלות בבל כפי שמצא בכתבים שונים וקבלות בעל פה וחברם בספרים האלה שופטים שמואל מלכים. וע' בש"י ומצ"ד על פסוק שמואל א' ט' 9 לפנים בישראל וגו'י

\*) ויש אומרים שנעשה בימי המלכים אחרי מלוכת דוד וכבר עמד נגד זה החכם לוצאטו בפיי התורה שלו והראה בכמה ראיות שנתחבר מקודם.

#### שופטים

הוא בכל מקום ענין הריסה ובטול הסדר, כמו (שמות ל"ב 25)
הוא בכל מקום ענין הריסה ובטול הסדר, כמו (שמות ל"ב 25)
וירא משה את העם כי פרוע הוא וכן משלי כ"ט 18 באין
הזון יפרע עם שהסדר נהרס ובטל (צערשטערט) וכן ויקרא
י"א 6 ראשיכם אל תפרעו, וכן במדבר הי 18 ופרע את ראש
האשה היינו שסותר את קליעת ראשה כמ"ש רז"ל (עי רש"י
שם), וכן שם ו' 5 גדל פרע שער ראשו היינו שיגדל אותו
בלי סדרים (ווילדוואקסען), וכן דברים ל"ב 42 מראש פרעות
מען), וכן פרע ענין בטול והפרה משלי א' 25 ותפרעו כל
טען), וכן פרע ענין בטול והפרה משלי א' 25 ותפרעו כל
עצתי וכן שם די 51 פרעהו אל תעבר בו היינו הרום ובטל
אותו. וכן יחזקאל כ"ד 14 אני ה' דברתי באה ועשיתי לא

בעון דום השמש וכן למח שכיל ה"ר ה גדולה לת שמש ירה והיא ונקם ישיב ש בגבעון זר הכתוב השמש, אך הוא הוא ג"ב ה כתובה לת ללמד ולכן אמר

אלה בספר המפרשים לא כתב פ זיכתב לקוח את ה בדברים ביהושע ה פיי העתקה הספר הזה והמשפט הזה נאבר הי למשה נבים אותה ברו אליהם לאבות בני ני יך שונים תורה. וגם זע), והחלו מקום בוכים אפרע וגוי פיי לא אבטל דברי (וטעה געזעניום) וכדומה הרכה, וכן הוא הכונה פה כאשר נראה בישראל הריסות בלי סדרים זה רץ לכאן וזה רץ לכאן והוא על ידי שמתנדבים עצמן לצאת למלחמה על כן ברכו ה'-

ל הדלו פרזון בישראל, כמו פזרון (צערשפריי־
מונג) שיראו ללכת ולהתפזר, וע"כ אומר להלן פסוק י"א צדקת
פרזונו בישראל כמו פזרונו שיוכלו להתפזר, ואז ירדו לשערים
עם הי שלא יראו האויבים מעתה.

מקול מחצצים היורים בתצים נתחלף הקול

להיות בין משאבים שואבי מים, שם יתנו צדקת הי.

מני אפרים שרשם בעמלק, מלת ירדו שלמטה שייך גם לפה, היינו מני אפרים ירדו למלחמה בסיסרא אנשים אשר שרשם בעמלק פיי געזעניום וקייל היינו שנשרשו ויושבים בהר העמלקי שנזכר להלן י"ב 15 בארץ אפרים. אהריך בנימן בעממיך פיי בנימין ירד עם שאר העמים של אפרים שיושבים בשאר הארץ ולא בהר העמלקי.

ר 14) ויפן אליו הי, כי הי היה במלאך כמ"ש בשמות

גי. וכן פרשו במדרש רבה פל"ב ע"ש.

מעכשיו ראה שהלא כבר בפסוקים הקודמים הבין כי הי הוא שעכשיו ראה שהלא כבר בפסוקים הקודמים הבין כי הי הוא במלאך ומלאך הי הוא, אך שיעור הכתוב הוא כן: וכאשר גדעון ראה כי מלאך הי הוא אמר אהה אדני הי כי על כן ראיתי וגוי. ויאמר לו הי שלום לך פיי המפרשים שהי אמר לו ע"י המלאך מרחוק, ואין צורך לזה כי יכול להתפרש כמו להלן זי 4 ויאמר הי אל גדעון וגזי והיה אשר אומר אליך וגוי והיינו במראות אלהים. וכדומה הרבה.

וישב גדעזן בן יואש מן המלחמה מלמעלה החרם פי אחר עלות השמש כי המלחמה היתה בלילה ובבוקר כנ"ל בסי שלפני זה, המ"ם הוא במקרא לפעמים כמו אחר כמו לחלן ט"ו ויהי מימים אחר הימים. וכן י"א 4 ע"ש במצ"ד.

16) זיודע בהם את אנשי סוכות עשה אותם ליודעים

ומרגישים את הקוצים והברקנים.

יז (3) הקדש הקדשתי את הכסף להי וגוי וכן בפסוק י"ג עתה ידעתי כי ייטיב הי לי וכדומה, היו אז עובדי הי רק שעשו אז פסל ותמונה להי אבל משה הזהיר גם על זה (דברים די 15) כי לא ראיתם כל תמונה ביום דבר הי אליכם וגוי.

אף שכו שם את בעיר בי 22) וה ואח"כ ז

72

יעצר ב

ואין מח

ע"י כולכ

מיכה וג

בטל הפ

שהקים

30

שיש לו שמות כ ומשקל

כי העב אשכנז

בני קדו

למעלה, בישעיה ועל מלו

ב לשים ל למוע התורה יך 7) בארץ יורש עצר, עצר הוא מלוכה כמו זה יעצר בעמי (שמואל א' ט') והכונה שהמלוכה היא בירושה ואין מהלוקת כלל.

ע"י מלכי אשור. זמה שנאמר בפסוק ל"א וישימו להם את פסל מיכה וגוי כל ימי היות בית האלהים בשלה, היינו כי אחרי כן מיכה וגוי כל ימי היות בית האלהים בשלה, היינו כי אחרי כן בטל הפסל ובני יהונתן היו אחרי כן כהנים בבמות וכן להעגל שהקים ירבעם בעיר דן (מלכים א' י"ב).

שם ארון ברית האלהים בימים ההם, את שכתוב ביהושע י"ח ויקהלו כל עדת בני ישראל שלה וישכינו שם את אהל מועד, כפי הנראה היה אחרי כן ימים רבים בעיר בית אל לקיים דברי יעקב על בית אל (בראשית כ"ח (22) והאבן הזאת אשר שמתי מצבה יהיה בית אלהים וגוי. ואח"כ הזר לשלה כמבואר בספר שמואל אי.

# שמואל א

א 5) ולחנה יתן מנה אחת אפים, פיי מנחה שיש לה פנים היינו שיפה ונאה, ואולי זאת הכונה ג"כ בכתוב שמות כ"ה 30 לחם פנים שיש לו פנים יפות. אפים הוא פנים ומשקל הזוגי הוא כי הפנים יש לו שני צדדים.

ב 4) קשת גבורים התים. כמו גבורי קשת חתים, כי העברי יקדים לפעמים המתאר קודם המתואר כמו בלשון אשכנו כידוע, וכן בישעיה כ"א 17 ושאר מספר קשת גבורי בני קדר ימעטו, היינו ג"כ מספר גבורי קשת ימעטו.

מיכת עליו שייכת (10) הי יהתו מריביו עליו, מלת עליו שייכת למעלה, בשמים ירעם הי ידין אפסי ארץ, על דרך הכתוב בישעיה כ"ד 21 ביום ההוא יפקוד הי על צבא המרום במרום ועל מלכי האדמה על האדמה.

מ 24 מ שנשאר שים לפניך פיי שנשאר לשים לפניך פיי שנשאר לשים לפניך (כי כבר נאמר וישם לפני שאול). אכול כי למועד שמור לך לאמר העם קראתי, מלת לאמר ברוב התורה הוא כמו זהו ובאשכנזית "נעמליך" וזהו שיעור הכתוב

יבה, דרים צאת

פריי-נדקת ערים

הקול

ירדו זיסרא שרשו גהריך

שמות

הכונה י הוא וכאשר כי על י אמר ש כמו יד וגוי

למעלה וכבוקר ו אהר במצ"ר. ליודעים

וגוי וכן עובדי טעל זה יכם וגוי.

כי למועד שמור לך ואיזהו מועד זה מועד העם קראתי, כי מלת למועד נמשכת גם אל מלות העם קראתי, והכונה כי למועד אשר קרא את העם אז הבדיל ושמר בעבורו את המנה

יב ד) ועברים עברו את הירדן, פיי היושבים אצל עבר הירדן (כמו על יד הירדן) עברו את הירדן שקרוב להם, אבל שאר ישראל שהירדן רחוק מהם התחבאו במערות

וכוי כמ"ש בפסוק שלפני זה.

(13 כי עתה הכין וגוי עד עולם, הרלב"ג הקשה מן הכתוב (ראשית מ"ט) לא יסור שבט מיהודה וגו' עד כי יבא שילה וגוי, אבל לפי מה שביארתי שם אין קושיא כלל ע"ש.

(21 והיתה הפצירה פים, הוא הנקרא בלשון אשכנז שארף שמיין על שפוצר (בתלמוד לרוב בבי"ת בצר הוא לחסר ולמעט) וממעט את פי המחודד.

כ 10) או מה יענך, או כמו אם כידוע.

ולא אם עודני הי ולא תעשה וגוי, פיי ולא יהיה זאת אשר לא תעשה עמדי הסד ה׳. ולא אמות פיי אשר לא אמות.

16) ובקש הי מיד אויבי דוד, פיי בקש הי להציל דוד מיד אויבי דוד.

כא 3) ואת הנערים יודעתי צ"ל יעדתי.

#### שמואל ב

ויאמר ללמד בני יהודה וגוי נתבאר (18 א ביהושע יי 12 ע"ש.

19 הצבי ישראל על במותיך חלל, שיעור הכתוב כן הוא ישראל! אתה ישראל הצבי פיי היופי (הוא שאול ובניו) על במותיך חלל. שכולם נפלו חללים.

ג 8) היום אעשה חסד וגוי עתיד במקום עבר, כי אחרי כן לשון עבר ולא המציתיך וכן למעלה א' 28 כמ"ש הרד"ק שם. ואל מרעהו כמו מרעיו כמו שפיי כל המפרשים, כי ה"א מתחלף ביו"ד באותיות אהו"י, ולפי זה כן יש לפרש בספר בראשית כ"ו 26 ואחזת מרעהו כמו מרעיו. וע' רד"ק

מלב דמיו

במק שחו

השנ

לקר

דוד תהי

18

ובד

בת להיב

MI הנו

כמ

ביו

30

מלכים אי מ"ז י"א על פסוק ורעהו כמו ורעיו והביא כמה דמיונות.

יב 31) וישם במגרה וגוי פיי ששם אותם לעבוד במקום מגרת אבנים ובבורות שחופרות הברזל ובמקומות שהותכין הברזל והעביר אותם לעבוד במקום עשות הלבנים.

לן 13 וסחבנו אותו, לשון זכר על עיר בעבור (13 השם ערים וכן להלן כי 3 לשון זכר על נשים.

ים 33 למים, בשיבתו במהנים, היו"ד יתירה וצריך לקרות בשבתו.

ויכהו בה אל החומש, הוא בעבור דברי (10 ב) דוד למעלה י"ט 14 ולעמשא תאמרו וגוי אם לא שר צכא תהיה לפני כל הימים תחת יואב, ולכן הרג יואב לעמשא.

בא 19 את גלית צ"ל אח גלית כמו בדברי הימים א' כ' 5.

20) איש מדון, דטלנ"ת מתחלף והוא כמו איש מדות, ובדברי הימים שם איש מדה.

בתלמוד הכי כמו ככה, והכונה שהיה כל כך נכבד עד שהיה בתלמוד הכי כמו ככה, והכונה שהיה כל כך נכבד עד שהיה להם לשר, אבל לא בא להם בגבורה, אך שהיה נכבד מטעם אחר ובדה"א י"א פיי בשנים (כצ"ל שם בקמץ השי"ן והירק הנו"ן) בעבור שהיה זקן מהם, ויכול להיות שצ"ל פה הנו נכבד כמו בדה"א שם י"א 25 ע"ש.

## מלכים א

בית זבול, לפי פירוש דעליטש על פסוק (בראשית לי 20) הפעם יזבלני אישי וגוי מלשון ערבי אשר זבול הוא ענין הרמה והיינו כי אישי ירוממני, נכון לפרש פה בית זבול בית רם מאד. וכן כל לשון זבול שבמקרא נוכל לפרש בדרך זה.

כי האמנם ישב אל הים על הארץ וגוי ובפסוק (27 האת תשמע אל מקום שבתך אל השמים וגוי הנכון פיי המצ"ד, והוא על דרך הפסוק בישעיה ס"ו השמים כסאי וגוי

ראתי, כי זכונה כי את המנה

היושבים דן שקרוב במערות

הקשה מן ר כי יבא לל ע"ש. רא בלשון בי"ת בצר

פיי ולא פיי אשר:

הי להציל

גרי נתבאר

יעור הכתוב (הוא שאול

ים עבר, כי 28 כמ"ש המפרשים, יש לפרש ועי רד"ק איזה בית אשר תבנו לי וגוי. ומה שאמר שלמה בפסוק 13 בנה בניתי וגוי מכון לשבתך עולמים אינו סותר לזה כי שבת הי בבית המקדש היינו השראת השכינה והוא רק נילוי אלהות בצורה ברואה לשעתה וכבוד נברא לשעתו (בפסוק י"א) אבל שבתו האמיתי וגילויו האמתי הוא בשמים. ועמ"ש בספר במדבר י"ב 8.

ניבאו אפירה, אופיר הוא במזרה אפריקא, (28 מורה אפריקא, ויבאו אפריקא על והוא נקרא גם כעת "גאָלד לאנד" ומזה בא השם אפריקא על כל הלק הזה.

ל 1) ומלכת שבא, שבא בחלוף אותיות אבש הוא

-אבסיניען

28) ומקוה, פי שמוצא הסוסים הם בקובץ גדול, ומפרש סוחרי המלך יקהו מקוה במהיר (איינע גאנצע פארטיע), מקוה כמו מקוה מים. והם קנו גם בעבור מלכי החתים וארם כפי' רש"י.

יא 1) ואת בת פרעה פיי אצל בת פרעה כמו להלן פסוק 25 ואת הרעה אשר הדד ועי רש"י שם.

וזה הדבר אשר הרים יד במלך ויסובב על כל הספור להלן הסבה אשר העיז להרים ידו במלך ויסובב על כל הספור להלן שאחיה השילוני עשה אותו למלך, ואיך מתחלה שלמה בעצמו גידל אותו, כאשר שלמה בנה את המלוא וגו' פקד אותו לכל סבל בית יוסף שהוא ישגיה על מה שבית יוסף צריכים לסבול ולעזור לבנין המלוא. ועל ידי זה הכירו בית יוסף אותו לראש עליהם, ואה"כ מרד בו.

יד 10 עצור ועזוב בישראל, פיי שלא יהיה (10 די עצור ועזוב פירשתי לירבעם בין בני ישראל אף עצור ועזוב ופיי עצור ועזוב פירשתי בדברים ל"ב 36 ע"ש.

16) ויתן את ישראל פיי יתנם להפקר.

לה (31 הי יעקב מספר שבטי בני יעקב אשר היה וגוי ישראל יהיה שמך, עי רש"י ורד"ק, ולפי דעתי כי בני ישראל אז כפרו שהם מזרע יעקב אשר הלך בעקבה ובמרמה (עי הושע י"ב 3, 4) וע"כ מודיע להם כי יעקב הוא ישראל, וכן להלן מלכים בי י"ז ל"ד אומר על השמרונים שאינם עושים כתורה וכמצוה אשר צוה הי את בני יעקב אשר שם שמו ישראל כי עם השמרונים ג"כ כפרו בזה, וע"כ גם הנביא שמו ישראל כי עם השמרונים ג"כ כפרו בזה, וע"כ גם הנביא

הי הנ האומו כמו י פסיק

מיכה

וכדומ

היה

בהר

ומה

התירו

וכן ה לשמוו

נותן

העין

ולבי מעשי

בה ד

כי זכ הסובו הצליו מאדון

", "%

2"5

מיכה א' 5 אומר בפשע יעקב וגוי מי פשע יעקב הלא שומרון. וכדומה.

ים (9) והנה דבר הי אליו ויאמר לו וגוי דבר הי
היה לו מן השמים וע"כ הי אומר לו בפסוק י"א צא ועמדת
בהר לפני הי כי הי עובר שם וכיבד את אליהו בגילוי השכינה.
ומה שאמר ועמדת בהר לפני הי ולא אמר לפני, כבר נתבאר
התירוץ בשמות כ"ד כי הי מדבר בשמו דרך גדולה והשיבות
וכן הוא בשמות ט"ז 28 ויאמר הי אל משה עד אנה מאנתם
לשמור מצותי ותורתי ראו כי הי נתן לכם השבת על כן הוא
נותן לכם וגוי. וכדומה הרבה.

והנה הי עובר וגוי הרד"ק פיי כמו עבר בקמץ העין ועי"ז גכנס בדוחקים ע"ש, ולדעתי הוא עוד מאמר דבר הי הקודם שיעמוד בהר לפני הי והי עובר שם לשון עתיד והוא האומר לא ברוח הי וגוי. ומה שלא סיפר הכתוב שכן היה כמו שהודיע לו כי זה משמע ממילא. ובעלי המסורה הציגו פסיק אהר ויהי בפסוק י"ג להורות המכוון שכן נהיה.

# מלכים ב

לא לבי הלך כאשר הפך איש וגוי על דרך ולבי עזבני (תהלים מי 13) והכונה שהלך מאתי לבי כשראיתי מעשיך. וכמו באשכנזית "מיין הערץ איזט מיר ענטגאנגען." (13 פה נכפלו בטעות הסופר המלות "אשר נשארו

בה הנם ככל המון ישראל" ובחנם נדחקו המפרשים.

ד 21 ח (21 ויעבור יורם צעירה, אולי כמו שעירה כי זמשר"ץ מתחלף. ויהי הוא קם לילה ויכה את אדום הסובב אליו וגוי, האדומים סבבוהו כמו במצור, אך בלילה הצליח שהכה הסובבים אותו ועל ידי זה יכול עם ישראל לנוס מאדום לארצם.

ט 8) ועצור ועזוב בישראל עמ"ש במלכים אי י"ד.

יד 26 ואפס עצור ואפס עזוב נתפרש בדברים ל"ב 36 ין 13 שבת אלחות אבל

בספר וריקא,

קא על

ל הוא

גדול, יטיע), וארם

כמו

פיי זהו הלק בעצמו תו לכל לסבול

לראש

יהיה פירשתי

י יעקב י דעתי בעקבה קב הוא שאינם

שר שם הנביא 28) ואשר השיב את דמשק ואת חמת ליהודה בישראל פיי וישראל כי בומ"ף מתחלף. או הכונה עם ישראל, ששתי הממלכות לקחו חלק בזה.

ין 6) ויושב אותם בחלה ובחבור נהר גוון וערי מדי. געזעניום פירוש חלה כמו כלה (בראשית יי) וכן פיי הבור על הנהר כאבאראָס במעסעפּאָטאמיען (ארם נהרים). ופירש ובחבור שהוא נהר גוזן של מדינת גוזן, והוא כמו הנהר כבר שנזכר ביהזקאל אי, ומה שנמצא בדברי הימים אי הי ויביאום להלה וחבור והרא ונהר גוזן, שהפסיק במלת והרא וכתב ונהר גוזן הוא מעות של הכותב דברי הימים. ובאמת הוא טעה ולא הרגיש כי לפי קריאת הספרדים הנכונה חלה כמו האלא או אלאה ומה שייכות זה לכלח? וכלה הוא סמוך לנינוה (שם). וכן חבור צריך לקרות האבאָר ומה ענין זה אל נהר כבר הוא כאבאראם? אך הנכון הוא כי כבר נודע בראיות שעשרת השבטים הגלו אל הארץ שנקראה כעת קויקאזום (הרש"ל בכרם המד) ועד היום יש שארית מהם ונקראים בשם ביקעם. וחלח היינו אלאה הוא מדינת אלאניא במפת רומי בצפון קאווקאז ועיר הראשיה שלה היתה נקראת אלאה (כמ"ש הסופר הרוםי אילאוואיסקי). חבור הוא ארץ איבעריען סמוך לה, והרא הוא הרי קאווקאז המפסיקים בין איבעריען לנהר גוזן, כי נחר גוזן הוא הנחר גאנזא בלשון הטאטארים, ועליו העיר גאנזא בלשונם ובלשון רוסיא עליסאבעטפאָל, ומשם התחילו ג"כ ערי מדי היינו מדי הקטנה כידוע. וכפי קבלת יהודי אשכנז (דייטשלאנד) המובאה בספר סדר היום נדדו הלכו רבים מעשרת השבמים משם לארץ אשכנז דרך ארץ סרמטיא (רוסלאנד) עוד קודם ששבו היהודים מבבל לארץ ישראל\*) ואחר ששבו היהודים בני יהודה וזרובכל בראשם לארץ

ישראל כתב לא הפצו לו יעל ישראל, האמיתית עי יח 13 נתבארו בבי כתבארו בבי בביאורי לדו

ל 7) ו מים, כמו ז פסוק ושתיו לשון (וואָר לשון (וואָר 16) א ז הגזלן על ז

והוא כמו ל ועושק הוא משקל גדול בפסוק 31 13) וה

ופעלו לניצ ל"ג י"א) ו שהקשה רי קושיא שכן

שם תאר נ

לחלן נ"ב (2 ב

ואינו כפל גם הוי"ו ע פה בפסוק יהושע כי

לעתיד או

<sup>\*)</sup> כפי הנראה אחר נפילת נינוה שהוסר עול אשור מעל צוארם ורבים שבו לארץ ישראל בימי יאשיהו כמ"ש בתלמוד מגילה י"ד ב' וע' רש"י סנהדרין ק"י ע"ב, אבל האחרים שראו כי מלכות בבל מתפשטת על ישראל יראו ללכת לארץ ישראל והלכו לארץ אשכנז. ויש קבלה עוד בתלמוד יבמות י"ז ע"א כי רבים מעשרת השבטים נטמעו בין הגוים, והגוים יושני קוקאזים יודעים זה שהם בני עשרת השבטים כאשר שמעתי מהם בדברי עמם.

ישראל כתב זרובבל אל יהודי אשכנז שישבו לארצם. אבל הם לא הפצו לעלות באמרם שכעת עוד הוא רק פקידה מהי לטובה על ישראל. אבל עוד ימים רבים יעבורו עד בוא הגאולה האמיתית על ידי המשיח ע"ש.

יך (13) ובארבע עשרה שנה וגו' כל הסימנים הבאום נתבארו בביאורי לישעיה סי' ל"ו עד סי' ל"ם ע"ש.

כג 29) וילך המלך יאשיהו לקראתו וגו' נתבאר בביאורי לדברי הימ'ם ב' סי ל"ה ע"ש.

### ישעיה

א 7) זשממה כמה פכת זרים, הוא משרש זרם, שטף מים, כמו שפיי הרד"ק, וכן במצ"ד במלכים בי י"ט 24 על פסוק ושתיתי מים זרים. וישעיה עשה פה כדרכו לשון נופל על לשון (וואָרט שפיל). ואולי צ"ל זרם.

16) אשרו חמוץ, פי דעליטש תמוץ בחולם הוי"ו היינו הגזלן על דרך הכתוב בירמיה כ"ב 3 והצילו גזול מיד עשוק והוא כמו עושק וכן פה חמוץ כמו חומץ וההפרד הוא שחומץ ועושק הוא בינוני פועל, אבל חמוץ ועשוק הם תוארים על משקל גדול, והכונה פה להוליך הגזלן בדרך טוב ועמ"ש להלן בפסוק 31.

מסק הוא בחולם הממך הוא באלונים (עמוס בי פ) שם תאר על התקיף והגזלן כמו וחסן הוא כאלונים (עמוס בי פ) ופעלו לניצוץ היינו הפעולה שלו כמו ופעל ידיו תרצה (דברים ל"ג י"א) תהיה לניצוץ ותבער את הגזלן כפיי התרגום. ומה שהקשה רש"י שהיה צריך להיות ופעלו בקמץ הפ"א אינה קושיא שכן נמצא בירמיה כ"ב 13 ופעלו בחולם הפ"א וכן

להלן נ"ב 14 ותארו בחולם התיו ועמ"ש במיכה ב'.

לותן כב 12 והיה, מלת והיה נמשך על כל הכתובים הבאים בעלי המסורה פסיק. ואינו כפל לשון עם מלת יהיה, וע"כ עשו בעלי המסורה פסיק גם הוי"ו של והיה אין לה חבור כלל למה שלמעלה, כי החל פה בפסוק א' נבואה חדשה, וע"כ הנכון כמ"ש הרד"ק בריש יהושע כי מנהג לשון העברי כן הוא להתחיל בעבר נהפך לעתיד או בעתיד נהפך לעבר כמו ויהי בימי אחשורוש וכו'.

מת ליהודה

נהר גוון זית יי) וכן ים נהרים). א כמו הנהר ימים אי הי במלת והרא מים. ובאמת זנכונה חלה ה הוא סמוך ענין זה אל כבר נודע בעת קויקאזום נקראים בשם במפת רומי אלאה (כמ"ש בעריען סמוך בעריען לנהר מארים, ועליו מפאל, ומשם וכפי קבלת ר היום נדדו כז דרך ארץ מבבל לארץ בראשם לארץ

ול אשור מעל: במ"ש בתלמוד האחרים שראו לארץ ישראל במות י"ז ע"א והגוים יושני כאשר שמעתי בית יעקב, כפי רש"י האומות יאמרו לבית יעקב כן, ולדעתי גם הפסוק כי נמשת וגזי הכל מאמר האומות לבית יעקב אתה בית יעקב נמשתה עמך החולך בדרך רעה (ובית יעקב היינו הצדיקים) כי מלאו מקדם וגזי, ותמלא ארצו של העם וגזי, היינו הצדיקים) כי מלאו מקדם וגזי, ותמלא ארצו של העם וגזי.
נישה אדם וישפל איש היינו שהשפילו עצמם במעשיהם, ואל תשא להם מוסב על אמרם למעלה אתה בית יעקב נמשתה עמך כי מלאו מקדם וגזי ולא תוכל לשאת אותם (על דרך הכתוב ירמיהו מ"ה 22 וכדומה) בעבור מעשיהם הרעים, וגם פסוק ייו"א מאמר האומות, וכפסוק י"ב מתחיל מאמר ישעיה, וע"כ דבריהם נכפלים בפסוק י"ז וי"ם במאמר ישעיה, וע"כ דבריהם נכפלים בפסוק י"ז וי"ם במאמר ישעיה, או
בי תהת יופי, יש מפרשים כי כמו כויה, או

שהוא מלשון קיא צואה להלן כ"ה 8 כי גיכ"ק מתחלף.

ד 5) כי על כל כבוד חפה. כן הוא אצל היהודים עד היום על כל כבוד למשל כשנושאים ספר תורה לבית הי הולכים בחופה על הספר תורה ונושאיו וזה היה גם האפריון על הכלה במשנה סוף סומה, וכן יעשה הקב"ה על מכון הרציון והקרואים שלה ענן ונוגה כמו חופה עליהם.

ה 1) אשירה נא לידידי שירת דודי, היינו שיר דוד שלי פיי שיר האהוב שלי אשיר על כרמו.

ר 3) מלא כל הארץ כבודו על דרך השמים מספרים כבוד אל. ועמ"ש בתהלים כ"ט 9.

5) הי צבאות ראו עיני, זה היה במראה הנבואה כמ"ש (במדבר י"ב) במראה אליו אתודע וגוי וכמ"ש ביחזקאל אי במראות אלהים.

לכם הזוק הלב ואתם מתיאשים וע"כ שאלו אות יויהזק לבככם. לכם הזוק הלב ואתם מתיאשים וע"כ שאלו אות יויהזק לבככם. (15 המ אה ודבש יאכל לדעת ו מאום ברע ובחור בטוב, כי בטרם ידע הנער וגוי. צריך לדעת כי לפי חוקי בטוב, כי בטרם ידע הנער וגוי. צריך לדעת כי לפי חוקי התורה הנער בא ברשותו ונחשב למבין בשלימות להבחין בין רע לטוב בהיותו בן עשרים שנה אז כלים ימי קטנותו ונערותו (בל"א פּאָליאָהריג) ולכן בדור המדבר שנגזר עליהם למות במדבר לא היה רק על מבן עשרים ומעלה (במדבר י"ז 29) ואמר הכתוב מפורש (דברים א' 93) ובניכם אשר לא ידע ואמר היום טוב ורע המה יבאו וגוי הנה מפורש כי הנער קודם היותו בן עשרים שנה לא ידע עוד להבחין בין מוב לרע ועל היותו בן עשרים שנה לא ידע עוד להבחין בין מוב לרע ועל בן לעשרים שנה יוצא בצבא (במדבר א'), ואמרו בתלמוד כן לעשרים שנה יוצא בצבא (במדבר א'), ואמרו בתלמוד

בבא בתרא שנה ובמדרי כמה שנים פי"א ה"ו. ור כמ"ש רש"י לעשרים שנו ובחור בטוב וגרי ואשור ו כי המאה וד זעל כן לדעו רש"ו) להכיו ודבש יאכל. במקרא ראיו במ (20 (12 7 בפסוק 6+ ו

לשון התלמו ל"א 42).

נמשכת למנ מוצק לה ה היהודים עד ומפרש הכח ונפתלי אבל הירדן וכל ז

י בי (בל ו תנוסו לעזרד תהת האסיר תהת האסיר זה על זה משמש כמו מדבה, והנב הרבה, והנב האדם אשר

72 (24

להלן בפיי

ו לבית יעקב האומות לבית עה (ובית יעקב של העם וגוי. השפילו עצמם לה אתה בית ל לשאת אותם עבור מעשיהם במאמר ישעיה. במאמר ישעיה. מתחלף.

א אצל היהודים תורה לבית הי ה גם האפריון על מכון הר

היוכו שיר דוד

השמים מספרים

ה הנבואה כמ"ש ש ביחזקאל א'

זהו בעבור שאין

ויהזק לבככם.

אום ברע ובחור

כי לפי חוקי

ות להבהין בין

קמנותו ונערותו

ר עליהם למות

(במדבר י"ז 29)

אשר לא ידעו

בי הנער קודם

ין מוב לרע ועל

ואמרו בתלמוד

), ואמרו בתלמוד

בבא בתרא קנ"ה א' קטן מאימתי מוכר בנכסי אביו מבן כ'
שנה ובמדרש משלי סי' א' על פסוק לתת לפתאים ערמה עד
כמה שנים נקרא נער עשרים שנה. וכ"ה בירושלמי סנהדרין
פי"א ה"ז. ותשוב תדע כי זאת הנבואה היתה בשנת ד' לאהז
כמ"ש רש"י ועד ששה לחזקיה שגלו עשרת השבטים היה קרוב
לעשרים שנה, ועל כן אומר כי במרם ידע הנער מאום ברע
ובחור בטוב היינו בטרם מלאת לו עשרים שנה תעזב האדמה
וגוי ואשור יבא בארץ וגוי והיה מרוב עשות חלב יאכל חמאה
כי המאה ודבש יאכל כל הנותר בקרב הארץ (פסוק 22)
ועל כן לדעונו מאום ברע ובחור בטוב היינו אחר שידע (כפיי
ועל כן לדעונו מאום ברע ובחור בטוב היינו אחר שידע (כפיי
רש"י) להכיר בין טוב לרע בהיותו בן עשרים שנה חמאה
ורבש יאכל. הלמ"ד של לדעתו מורה כמו מלת אחר והרבה

(20 במלך אשור פיי על ידי מלך אשור.

ד 12) יאמר העם הזה קשר פיי לפקה בן רמליה כמ"ש בפסוק 6. ואת מוראו פיי אלהיו שהוא יראתו על דרך לשון התלמוד הוציא יראתו מהיקו וכמו ופחד יצהק (בראשית ל"א 42).

נמשכת למעלה והכונה כי אין עייפות כלל לאשר כעת עתה נמשכת למעלה והכונה כי אין עייפות כלל לאשר כעת עתה מוצק לה היינו שיוצק ונתך עליהם מן השמים (כן יאמרו היהודים עד היום בלשונם ,,עם גיסם זיך פֿאָם היממעל צרות"), ומפרש הכתוב, הראשון ממלכי אשור הקל שהגלה רק זבלון ונפתלי אבל האחרון הכביד שהגלה כלם גם דרך הים ועבר הירדן וכל הגליל.

י 4) בלתי כרע וגוי יסובב על הכתוב למעלה אל מי תנוסו לעזרה ואומר בלתי עזרה אחת יש לכרוע ולהשפיל עצמו תחת האסירים או שיפולו תחת ההרוגים כשלא יחפוצו לבוא תחת האסירים, והציור הוא כמו שמשליכים האסורים על העגלה זה על זה להוליכם לבית האסורים ולכן אמר תחת. בלתי משמש כמו אך והראיה בבראשית כ"א 26 בלתי היום, וכן הרבה, והנבואה היא על ישראל בסיי טי שהם הלכו בגולה.

לם המטה לא עץ, כאלו ירים המטה את (15 האדם אשר לא עץ הוא.

24 בדרך מצרים, כי סנחיריב הלך אז למצרים וכמ"ש להלן בפיי סיי ל"ו ע"ש.

יא (3) והריחו פיי הי שבפסוק הקודם יעשה אותו למריח ומרגיש בבני אדם ולא יצרך לשפום למראה עינים וע' מצ"ד וזה שאמרו רז"ל בסנהדרין צ"ג בי על המשיח דמורה ודאין.

יב 2) עזי וזמרת יה נתבאר בספר שמות מ"ו 2. יך 2) והתנחלום בית ישראל פיי בית ישראל ינחלום

לעצמם ועי געזעניום.

ואשב בהר מועד בירכתי צפון, הקדמונים האמינו (13 בי בירכתי צפון שם יש הר מושב בני אלים ונקרא הר מועד ששם נועדים האלים (דיא גאָטטער). והאשורים קראו לו אר אלא (כמו הר אלה) ועד עתה נשאר השם להרי צפון אוראל-געבירגע. והאמונה הזאת באה לדעתי ע"י אור הצפוני שמאיר בלילה וחשבו ששם מושב האלים. וכן אומר בפרקי דר"א פ"ג פנת הצפון מדור לרוחות ולמזיקין כוי. ומה שנאמר בתהלים מ"ה 3 הר ציון ירכתי צפון הכונה כי הר ציון הוא מושב אלהים כמו ירכתי צפון.

(19 לבוש הרוגים, פיי שההרוגים סובבים אותו מכל צד. (31 כי מצפון עשן בא, הנכון לפרש על אשור כמו

שפיי דעליטש.

מר 5) לבי למואב יזעק בריחיה עד צער עגלת שלשיה, פיי הבורחים יזעקו עד צער עגלת שלישיה וכן נראה הכונה הזו בירמיה מ"ח ל"ד כי נמשך פה על מלת יזעק. גם נראה שם כי עגלת שלשיה הוא שם מקום אצל חורונים שנזכר פה. והענין כן הוא כי כבר כתבתי בפי בראשית כי המקומות שבאים במשקל הזוגי הוא בעבור שהיו בהם שני חלקים, וכן היה העיר אגלים בפסוק 8 פה בשני חלקים והיתה עוד עיר בשם עגלה ונקראת עגלת שלשיה היינו

עגלה השלישית כי עי ואי הם שוים.

טו 1) שלחו כר מושל ארץ מסלע מדברה פיי סלע אשר למדבר היינו שהיא במדבר ולא זה הסלע של אדום, (מ"ב י"ד זי) ועי יוסיפון לעברים פל"ג ופל"ד כי היא בערנ ושייכת למלך ערב. ואומר פה כי מסלע מדברה ישלחו כר אל הר ציון. ואומר עוד והיה (נמשך על כל המאמר כמ"ש למעלה סיי בי ואינו כפל לשון עם תהיינה) כאשר בנות מואב היינו עריו וכפריו במעברות ארנון תהיינה נע ונד בארץ תביא סלע מדברה עצה וגוי ותסתיר הנדחים נדחי (כצ"ל) מואב ואל תירא מפני השודד המלך של אשור כי אפס המץ וגו' פי' עוד

מעם ויכו והוכן בד שמואב ד ירמיה י"ו יח 1 טעות כי מקום מיו

7 (2 להתודע מלאכים גוי ממש חרב מור והוא עם ומבוסה :

חלקו אר טען) ומז פה כמו שישובו

= (7 ומעם כור עמה כדו שי אל כ כוש עתר 6 20

שהיה מי (10 לעבודת

כל עושי נפש, אד (4) היטב לכ שלא יזכ אשר יכד (שמצאו

זה המדו

KJ

מעם ויכלה ויתום, אפס הוא לשון עתיד קודם עתיד שאהריו והוכן בהסד כסא וגו' ולכן ישלה ג"כ כרים להר ציון כמו שמואב היה שולח (מ"ב ג') כן ישלה ג"כ מלך ערב. וכן אמר ירמיה י"ה כ"ה עזבו ערים ושכנו בסלע יושבי מואב וגוי.

ידן 1) הוי ארץ צלצל כנפים וגוי. ע' רש"י והוא טעות כי היא בדרום ולא במזרח אך העופות הרבה שם שהוא

מקום מים רבים.

להתודע אשר קרה בים צירים וגוי העם שולח שליחים (2) להתודע אשר קרה בירושלים ואומר הנביא אל השליחים לכו מלאכים קלים (על פני המים) ושובו אל גוי השולח אתכם שהוא גוי ממשך שנמשך הלאה בארץ רחבה וארוכה, ומורם כמו חרב מורטה (יחזקאל כ"א 16) והוא לשון הופעה (גלענצענד) והוא עם נורא מן הוא והלאה מיום שנעשה לעם. גוי קו קו ומבוסה אשר בזאו נהרים ארצו, פיי גוי קוים קוים כי נהרים חלקו ארצו ויעשוה לקוים, בזאו הוא מלשון ארמי בזע (שפאל־מען) ומזה ובצעם בראש כלם (עמום מי), וכן המלה ומבוסה פה כמו ומבוזע, כי זסשר"ץ מתחלף, וכן אהו"י מתחלף והכונה שישובו ויודיעו בשם אשר עשה הי בציון.

סיטובו הוז לי היא יובל שי להי צבאות מעם ממשך ומורט (7) בעת ההיא יובל שי להי צבאות מעם ממשך ומורט ומעם נורא וגוי. כי המ"ם של ומעם נורא מושכת עצמה ואחרת עמה כדרך המקרא וכאלו כתוב מעם ממשך. מעם הזה יובל שי אל מקום הי להר ציון. וכן נבא צפניה גי 10 מעבר לנהרי כוש עתרי בת פוצי יובילון מנהתי.

ים 16) יאורי מצור, הוא מצרים. ונקראו מצרים בעבור שהיה מצרים העליונה והתחתונה כמ"ש בפי בראשית.

10) והיה שתותיה מדוכאים היינו מה שיסדו לעבודת הפשתים בפסוק שלפני זה, ובלשון אשכנז "פאבריקען. כל עושי שכר העובדים בשכר אגמי נפש יהיו מלאים בעגמת נפש, אחה"ע מתחלף.

ל אוחות כווחת ל הבים ל ל א שור וגוי עי רש"י, אבל בהבים ל ל בה מלך א שור וגוי עי רש"י, אבל בהבים היינו היטב למעלה בסיי יי 26, 26 לפיי הפשוט בדרך מצרים היינו שלא יזכה לבא למצרים. וכן להלן ל"ז 7 וכדומה, לא סנהריב הוא אשר ינהג שבי מצרים וגלות כוש אך לפי הנמצא בכתבי סרגון (שמצאו כעת בחפירת נינוה) סרגון הוא הנוהג אותם וכן בסיי

זה המדובר הוא מן סרגון מלך אשור. ועי דעליטש. כא 1) משא מדברים, הוא בבל שהיתה מקדם כמו ים למריח מצ"ד אין. 2.

האמינו מועד לו אר אוראל-שמאיר שמאיר "א פ"ג בתהלים א כוושב

מכל צד. שור כמו

נר עגלת שיה וכן על מלת קום אצל גבתי בפי בור שהיו פה בשני שיה היינו

ה פי סלע של אדום, היא בערב ישלחו כר ומר כמ"ש בנות מואב בנות מואב בארץ תביא מואב ואל וגוי פי עוד ע"י שטף נהר פרת ונעשה למדבר. ע' דעליטש. ועמ"ש להלן כ"ג 13 בענין ארץ כשדים.

8) ויקרא אריה, פיי קרא בקול גדול כאריה.

לו משא דומה וגוי, דומה הוא הנזכר בראשית כ"ה (11) משא דומה וגוי, דומה הוא הנזכר בראשית כ"ה (14 בין בני ישמעאל וישב במזרה לארץ שעיר וכשבא אשור או בבל או פרס אל הארצות האלה הלכו אל שעיר דרך דומה, והוצרכו בראשונה לכבוש דומה ואח"כ שעיר, ועל כן אומר דומה שקורין אליו משעיר , שומר (שהוא כשומר את שעיר) מה מלילה מה מליל פי מה עבר מן הלילה ומה יש עוד ללילה, היינו האם הצרות מאשור עוד ימשכו לזמן רב והוא משיב אתא בוקר שיגאלו מעול אישור ואולם עוד לילה יבא ע"י בבל את פרס ומדי, וע"כ אם תרצו לשאול באו עוד הפעם לשאול.

בפיי שמואל אי בי.

בר 3 כל קציניך נדדו וגוי רש"י ומצ"ד פרשו על
בריחת צדקיהו ושריו ואינו נכון כי לחלן מדבר מן המצור,
ובריהתם היה אחר כי הבקעה העיר ואיך יאמר בפסוק י"ג
וחנה ששון ושמחה וגוי. והשנית כי בסימן זה אין דבר כלל
מחורבן העיר רק הכל מזמן המצור. אך הנכון הוא שמדבר
ממצור ירושלים ע"י סנחריב ויובן הכתוב הזה על פי
דברי סנחיריב בהפריזמא שלו שנמצא כעת בחפירת נינוה שאומר
הסגרתי את הזקיה בעיר ירושלים עיר ממלכתו כמו צפור בכלונ,
שפכתי על העיר סוללות, ומי שיצא מן העיר חוצה הכרחתי
אותו לשוב אל העיר" והוא אמרו פה כל הקצינים שנדרו הם
יחד ע"י קשת אסרו להיות בעיר (כפירש"י), וכל הנמצא בירושלים
אסרו יהדיו להיות שם אף אלה אשר מרחוק ברחו.

מקרקר קר ושוע אל ההר מלשון התלמוד בחולין נ"ג הוא שותק והן מקרקרין והוא צעקת העופות שקורין קיר קיר עי לעווי והנביא דימה צעקת העם לצעקת העופות הנבונים.

והוא מקביל למלות ושוע אל ההר מלשון שועה.

1 ויגל וגז' יסובב על היום מהומה שבפסוק 5, שגלה המסך אשר היה על עיני יושבי ירושלים שדימו כי יש להם שלה ונשק לרוב, ועכשיו ראו כי חסר הרבה להם, ועל כן הביטו אל נשק בית העיר.

ויקרא וגוי לבכי ולמספד וגוי פיי הי הביא על (12 ירושלים המצור הזה כדי לעוררם לשוב בתשובה ולהשען על

הי (עי ו עשו לעי היו צדיי וישען עי כג ז בדברי ר

תמן מוב (13) מקודם א

בבבל (ה יסדה (לא המגדלים

זה העם יהוקאל ( וגוי הוא

הקרובה ז כ (15

ובן בנו כ למלוך שו

ובימי הפו צור (כמ"י

כד 6 שמענו שו ואומר רזי

סנהדרין : יגזלו אצל

ן (23 עצמו באר

ענמו באר

הוא כן, ה עריצים, וכ ואחרי כן

זמיר צ"ל עריצים כזו

(צ' מצ"ד

ה' (ע' רש"י יי 12 בזה), והיו אנשים שלא חזרו בתשובה אך עשו לעצמם ששון ושמחה הרוג בקר וגוי אבל חזקיה וסיעתו היו צדיקים ועליהם יסובב הכתוב יי 20 שאר ישראל ישוב וישטו על ה' וגוי

בדברי רז"ל רגלוהי דבר נש אינון ערבין ביה לאתר דמתבעי

תמן מובילון יתיה. (סוכה נ"ג אי).

מקודם אך על שפת ים השחור ומלכי אשור הביאום ויושיבום מקודם אך על שפת ים השחור ומלכי אשור הביאום ויושיבום בבבל (האָמער אליאדא 2) והם הובישו אגמיה וזה אומרו אשור יסדה (לארץ כשדים) בעבור יושבי ארץ ציה והם הקימו בחוניו המגדלים ובחונים של אשור, הם כעת עוררו ארמנותיה של צור. זה העם שמה למפלה וכל זה נתקיים בימי נבוכדנצר. ומ"ש יהזקאל (כ"ם 18) ושכר לא היה לו ולחילו מצור על העבודה וגוי הוא בעבור כי אנשי צור העתיקו כל מהמדיהם לאי הקרובה אליהם, כידוע.

מלך כימי מלך אחד, פיי מלכות נבוכדנצר הוא ובנו ובן בנו כמ"ש ירמיה סיי כ"ה וסיי כ"ז שנקבע לו מהקב"ה למלוך שבעים שנה ופיי מלך פה היינו בית מלך (דינאסטיא) ובימי הפרסיים שבה לאתננה ובימי ההשמונאים שכבשו את צור (כמ"ש ביוסיפון לעברים) היה סחרה ואתננה קדש להי.

מכנף הארץ זמרות שמענו צבי לצדיק שמענו שכורתים צבי של הצדיק, צבי הוא פרח נהמד (בלומע) ואומר רזי לי וגוי כפיי המצ"ד. בוגדים בגדו וגוי כפיי התלמוד סנהדרין צ"ו אי דאתי בזוזי ובזוזי דבזוזי. גזלנים יגזלו, ואחרים ינולו אצל הנולנים מה שנולו.

יגולו אצל הגולנים מה שגולו.

23) והפרה הלבנה וגוי הפר ענין בושה שהכונה להפור עצמו בארץ מפני הבושה.

כה 4) כי רוח עריצים כזרם קיר, שיעור הכתוב הוא כן, הוא מפרש מה שאמר מהסה מזרם כי הזרם הוא רוה עריצים, ומפרש מה שאמר צל מחורב כחורב בציון שאון זרים. ואחרי כן אומר תכניע חורב בצל עב כי הצל מכניע החורב. זמיר צ"ל זרמי עריצים יענה היינו כמו בפסוק הקודם רוה

עריצים כזרם קיר יענה גם כן לשון הכנעה כמ"ש במצ"ד.

כז 8) במא מאה בשלחה תריבנה יסובב על האומות
(ע" מצ"ד בפסוק שלפני זה) אתה תריב את האומות בשלח

הי הביא ער ו ולהשעו על

וית כ"ה א אשור

ש לחלו

ך דומה, מר דומה עיר) מה ללילה, וא משיב

ע"י בבל ז לשאול.

שת כמ"ש

פרשו על
בפסוק י"ג
בפסוק י"ג
דבר כלל
יא שמדבר
יל פי
ינוה על פי
ינוה שאומר
צפור בכלוב,
צח הברחתי
יל שנדדו הב

ד בחולין נ"ג ין קיר קיר ות הנבוכים.

ק 5, שגלה כי יש להם להם, ועל כן (ענין כלי זיין כמו בדברי הימים בי 5) המאסאה היא ראש השבולת בתלמוד סוטה הי אשר תעבור ע"י רוח קדים הקשה. ודומה לזה באיוב כ"ד 24 וכראש שבולת ימלו.

וווטות לחו בה את וגוי. לכן כפיי המצ"ד. ושיעור הכתוב הוא (9) לכן בזאת וגוי. לכן כפיי המצ"ד. ושיעור הכתוב הוא כן על ראשון ראשון ועל אחרון אחרון כמו דברים ל"ב 42. בזאת יכפר וגוי בשומו כל אבני מזכח וגוי לא יקימו אשרים וחמנים. וזה כל פרי הסר חטאתו פיי זה הפרי של הסרת חטאתו היינו היוצא מזה (דיא פֿאָלגע) הוא כי עיר בצורה בדד נוה היינו העיר נינוה משלח ונעזב וגוי.

מנחם ודונש השיב לו זהלא כתיב ביבוש קצירה ובענפים יבשים מנחם ודונש השיב לו זהלא כתיב ביבוש קצירה ובענפים יבשים אין מלקטין פרי ובאמת דונש לא הבין כי הכונה הנשים מלקטות את הענפים היבשים כדי להדליק אותן, כמו שעושין גם עתה. כידוע.

12) והיה ביום ההוא וגוי ובאו האובדים בארץ אשור וגוי כי אחר נפילת נינוה החלו בני ישראל האובדים בארץ אשור לבא לארצם כמ"ש בכמה מקומות.

כרו 2) שער קטב יסובב על מלות חזק ואמץ והוא מניה לארץ ביד.

על ראש גיא (4 ציצת נובל נקראה על שם סופה. על ראש גיא שמנים כי ארץ שומרון היא בגיא והרים סביב לה.

8) כי כל שלחנות מלאו קיא צואה וגוי כפיי המצ"ד ע"ש.

20 כי צו לצו קו לקו וגוי הוא לשון קצר ממלת קיא צואה בפסוק חי.\*) והכונה את מי יורה דעה וגוי גמולי מחלב וגוי אשר (כי כמו אשר) עושים תמיד כדרך הילדים הקטנים צואה לצואה וגוי קיא לקיא וגוי זעיר שם זעיר שם וכן המה שלחנות אנשי יהודה מלאו קיא צואה מעט שם מעט שם. במלות צו לצו יש ענין הקטנה ממלות צואה להורות על צואת ילדים. וכן קו לקו מטעם זה.

11) כי בלעגי שפה וגוי הוא נתינה מעם על מה שאמר את מי יורה דעה וגוי כי הנביא שאמר אליהם זאת המנוחה וגוי הוא כמו שמדבר בלעגי שפה ולשון אחרת ולא אובים

לשמ צואה המנו תושי

בעבוו אריא כי ה

)

ואל <u>(</u>2

ביהזכ תהיה (5

זוריך מדה סנהיַו

פיי ה

19 21

יהיה כאשר

22 כמו לבית

צועקינ העצבי

תשקצ לא

וחתו (9 למניל-

למעלה לב כף הז קוץ ת

ל ויש שפרשו כן הפסוק בהושע הי 11 כי הואיל הלך (\* אחרי צו כמו צואה.

לשמוע, אך דבר ה' להם צו לצו וגו' נחשב אצלם כמו קיא צואה, למען ילכו בארחות שוא שלהם וכשלו אחור וגוי. זאת המנוחה הניחו לעיף וגו' כמו להלן ל' מ"ו בשובה ונחת תושעון וגו'.

בעבור הוזקה ותוקפה קורא אותה אריאל וכמו גבור עריץ נקרא בעבור הוזקה ותוקפה קורא אותה אריאל וכמו גבור עריץ נקרא אריאל בשמואל בי כ"ג 20 שני אריאל מואב וכן בלשון ערבי, כי השם מרכב מן ארי אל (גאָטטעם לעווע) כמו ארי חזק, ואל ג"כ מורה חוזק ותוקף כמו הררי אל וכדומה.

2) והיתה לי כאריאל המזבח נקרא ג"כ אריאל ביהזקאל מ"ג 16 ועשה הנביא לשון נופל על לשון. עיר אריאל תהיה כמו המזבח.

5) והיה כאבק דק המון זריך, התרגום יונתן קרא זוריך בהולם הזיין ותרגום מבדריך, והקב"ה ישלם מדה כנגד מדה ויהיו כאבק דק וכמוץ עובר. וכל זה יסובב על חיל פנהיריב כמ"ש רש"י ועמ"ש בסיי ל"ו.

ל ד) לכן קראתי לזאת (למצרים) רהב הם שבת, פיי הם מתרהבים וגדולים בעיני עצמן בעת שבתם בביתם. (שטאלץ זיצענדיג) אבל לעזור במלחמה אין בכהם.

(19) כי עם בציון וגוי מוסב על אמרו אשרי כל הוכי לו. (21) זה הדרך לכו בוכי תאמינו וכי תשמאילו פיי אז

וצ) זה הדרך לכו בוכי תאמינו וכי ונשמאלוני פי היו יהיה עונש כמו שפירשתי בסי בראשית כ"ז 40 על פסוק והיה כאשר תריד.

22) תזרם, מוסב למעלה על הדברים הטמאים שנזכר.
כמו דוה צא תאמר לו, בארץ אזיא הנדה אסורה לבא
לבית האנשים (וע"כ נקראת נדה מלשון נע ונד) וכי תבא
צועקים תיכף צא צא מפה. לו הוא לשון סתמי על כל דבר
העצבים, או על כל אחד ואחד וגם הכסף והזהב עליהם שקץ
תשקצו כמצוה בתורת משה (דברים ז' 25).

לא 25 כי כה במקף כמו ככה ועמ"ש להלן מ"מ 25. (4 X7 במקף כמו ככה ועמ"ש להלן מ"מ כסלע וצור

9) ום לעו, הוא מלך אשור החופף עליו כסלע וצור. וחתו מנם שריו ע"ד ה' נסי (שמות י"ז 15), או ע"ד הנאמר למעלה י"א 10 אשר עמד לנס עמים.

לב 13) כי על כל בתי משוש וגוי פיי כי פה כמו כף הדמיון (וויא) כמ"ש להלן סיי מ"ט ויאמר על כל האדמה קיץ תעלה כמו על כל בתי משוש של הקריה העליזה. אש.

باله 42

שרים וסרת בדד

בשם בשים ונשים

ועושין

אשור בארץ

והוא

ש גיא

כפיי

לת קיא י מחלב הקטנים :ן המה נט שם. נל צואת

וה שאמר המנוחה א אובים

איל הלך

עפל ובהן היה בעד מערות עד עולם, כי מחריבי ירושלים ישפכו עפר עליה אשר יכסו הכל ועפל ובחן יהיו למערות באדמה. וכן הוא כעת כאשר הפרו בירושלים מצאו בתי ירושלים הישנה מתחת לארץ כמו מערות באדמה, וירושלים החדשה נתקים בה הכתוב בזכריה י"ד 10 וראמה וישכה תהתיה וגו'.

(19 וברד ברדת היער וגוי, וברד כמו ופרד בחלוף בומ"ף והכונה שיפרדו את היער ע"י רדת אותו שמפילים אותו בגרזן לארץ ובזה יפרד היער והיה לבנין בתים, והעיר תשפל בשפלה ש תמשך עד השפלה ותתרחב ביער ובשפלה. וברד הוא פעל סתמי וברד הפורד. וישעיה אמר בכונה וברד במקום ופרד לעשות לשון נופל על לשון (וואָרטשפיל) עם ברדת היער

וכן היער עם העיר.

לד 5) הנה על אדום תרד וגוי דעליטש אומר כי אדום הוא בא במקום (רעיפרעזענטירט) מלכות העולם השונא לעם הי (דיא וועלטמאכט), והוא כעין המפרשים אדום על רומי. אבל שני הפירושים אינם אמתים כי אדום הוא העם אשר ישב בשעיר בדרום ארץ ישראל. וכן אומר דעלימש על מואב למעלה סיי כ"ה ונדוש מואב וגוי שהוא במקום מלכות העולם. וכל זה הוא רק פמפוטי דברים. אך העיקר מ"ש בכמה מקומות ני הגאולה היתה מיועדת לפי דברי הנביאים בזמן בית שני בהיותם עוד מואב ואדום יושבים על אדמתם ודניאל עוד אומר בסיי י"א ובעת קץ יתנגה עמו מלך הנגב וישתער עליו מלך הצפון וגו' ואלה ימלטו מידו אדום ומואב וראשית בני עמון, ובבוא המשיח גם אדום ומואב יפלו בנופלים. אבל בעבור חמא ישראל לא נתקיימה הגאולה אז ותבא לקין הימים כי דבר ה' לא יפול ארצה ועמ"ש בזכריה י"ב וי"ד.

לה 7) בנוה תנים רבצה, הה"א בסוף התיבה נמו למ"ד בתחלתה, כידוע, והוא כמו בכל הכתוב הזה בנוה תנים יהיה לרבץ והכונה לרבץ בקר כמו להלן ס"ה 10 ועמק עכור לרבץ בקר. חציר הוא הגדל במקום ערבה יהיה לקנה וגמא הגדלים במקום מים רבים, זהוא מקביל לתחלת הפסוק והיה

לז 1) ושמע שמועה ושב אל ארצו וגו' ע' רש"י שנדחק בזה ונתבאר להלן בסוף הסימנים האלה הפיי הנכון לפי האמת. והרד"ק פיי שישמע כי תרהקה הלך לארץ אשור

וע"כ גם סנחריב ישוב לארץ אשור וכוי וגם זה אינו אמת לפי הנודע לנו כעת מכתבי סנחריב שנמצאו בחפירות נינוה.

9 וישמע וישלח מלא כים וגוי. ובמלכים כי י"ם 9 הנוסח וישב וישלח ולפי מ"ש לחלן כי סנחריב שב תיכף באמת לארץ אשור מפני יראת תרחקה נראה לי לשער כי הנוסח הכתב העיקרי (אשר ממנו שאבו הכותב במלכים והכותב בפח) היה וישמע וישב, ופירושו הוא כי השליחים אמרו לו תרחקה יצא להלחם אתך וכונתם היה שישמור עצמו ממנו וישוב לארצו והוא שמע לעצתם והחל לשוב לארצו מדרום לצפון, ואעפ"כ שלח מלאכים שנית לחזקיה לאמר לו כי שוב ישוב עוד הפעם לארץ ישראל.

18) החריבו מלכי אשור את כל הארצות ואת ארצם נדתקו המפרשים פה, ולדעתי מלת מלכי יסובב גם למטה כדרך המקרא וכאלו יאמר את כל מלכי הארצות.

24) יער כר מלו. פיי יער כרמל שלו על דרך הכתוב למעלה ל"ב 15 והכרמל ליער יחשב היינו כרמל (תבואה) גדול שגדל כמו יער עליו.

לה 14 עשקה לי, הוא שם עשק כמ"ש לוצאטו והכונה שעושק החולי אותי. ערבני ע"ד הכתוב ערב עבדך לטוב אל יעשקוני זדים. (תהלים קי"ט).

מה היינו מה (15) אדדה כל שנותי, מוסב על מלת מה היינו מה אדדה כל שנותי על מר נפשי. הלא כבר עבר וה' רפא אותי. אדני עליהם על השנים יחיו, ולכל בהן ולכל הדברים שלהן יהיה רוחי חי ושמח (מונטער) לקבלם.

מר לי מר בא כדי שאחרי כן מר לי מר, המר בא כדי שאחרי כן יכא שלום ע"ד הכתוב ולפני כבוד ענוה (משלי ט"ו 33) וכדומה. לט 1) בעת ההיא שלה מראדך בלאדן וגו' מרדך בלאדן מרד במלך אשור, וע"כ שלה מנהה אל חזקיהו שגם הוא מרד במלך אשור וע"כ שמה עליהם הזקיה והראה להם את הכל למען יראו שגם בידו יש כה הרבה ללהום באשור וע"כ היה קצף ה' עליו והוא הכונה בדה"ב ל"ב 25 ולא כגמול עליו השיב יחזקיהו כי גבה לבו וגו' היינו שבטח בכהו ונשקו עליו השיב יחזקיהו כי גבה לבו וגו' היינו שבטח בכהו ונשקו

הרב ושכה את ה' אשר הצילו בדרך נס ע"י מלאך ה'.
אמר המהבר בספורי סיי ל"ו ול"ו לא נראה כלל אשר
סנהריב צר על ירושלים וע"כ דעליטש בסיי כ"ב וכ"ט לא פיי
על היל סנהריב ובסיי יי אומר שסנהריב בבואו מאשור לירושלים

כי מחריבי ובחן יהיו ולים מצאו ה, וירושלים מה וישבה

פרד בחלות מפילים אותו העיר תשפל מפלח. וברד וברד במקום ברדת היער

ש אומר כי
עולם השונא
יום על רומי.
יום על רומי.
מואב למעלה
מואב למעלה
מקומות כי
מקומות כי
מן בית שני
יאל עוד אומר
יר עליו מלך
יר עליו מלך
יל בעבור חמא
ל בעבור חמא

ף התיבה כמו זה בנוה תנים 10 ועמק עכור זה לקנה וגמא 1 הפסוק והיה

צו וגוי עי רש"י לה הפיי הנכון ד לארץ אשור

כמבוא ותרהכ הרהיב הודיעו מדרום להלהב עזבו : 7 הננ אל אר שליחיו לארץ אהריו כבר כ והי שו לקיים ישפוך מלחמו 2 הקול בפיי יו なが ממזרה מצפון על אר 27 לציון הגולה, מב 3 1"0 מג אלהים המדבר ראשון 14 זבריתי

שהולכ

הלך מצפון לדרום המקומות שנזכרים שם מפסוק כ"ח עד ל"ב אבל לא צר על ירושלים רק הלך ללכיש וכוי. ושכח הכתובת מאת סנהריב שנמצאה בהפירות נינוה שאומר מפורש ,,שסגר את הזקיהו בירושלים כמו צפור בכלוב ושפך על העיר סוללות" הבאתיו למעלה בסיי כ"ב, וכן בדברי הימים בי ל"ב 10 נמצא כה אמר סנהריב מלך אשור על מה אתם בומחים ויושבים במצור בירושלים, הרי שהיתה במצור+ ורש"י בשם סדר עולם כתב שצר מתחלה על ירושלים וכאשר שמע על תרהקה מלך כוש עזב ירושלים והסתלק מעליהם והלך לכוש ונצה תרהקה והביא שבי מצרים וגלות כוש וכאשר הזר לארץ ישראל ורצה ללכת לירושלים נאמרה הנבואה ל"ז א' 33 לא יבא אל העיר הזאת ולא ישפוך עליהם סוללה בדרך אשר בא בה ישוב וגוי אבל שם בפסוק זי ושמע שמועה ושב לארצו אינו נכון לפי זה ורש"י נדחק שם. וגם אינו מסכים עם הנודע לנו מהכתבים שנמצא בחפירות נינוה, מהם אנו יודעים כי סנהריב נסע מלכיש אל לבנה כמסופר גם במקרא ומלבנה אל תמנתה ומשם אל אלתקה (בנחלת שבט דן יהושע י"ט) ולשם בא תרהקה וסנחריב כלהם עמו והכה אותו (אבל לא נמצא בהכתבים תוצאת המלחמה). גם יש קושיא גדולה כי העראדאט היוני מספר כי סנחריב הלך למצרים ובבואו סמוך לפעליזיאום נפלו בלילה אחת מחנה גדול עכברי השדה ואכלו את כל המיתרים של הקשתות ושאר כלי מלחמה והוצרך לעזוב את ארץ מצרים ונסע לארצו. ומה שנמצא בסיי כי כן ינהג מלך אשור את שבי מצרים וגוי המדובר שם מן סרגון, וכן הוא לפי כתבי נינוה. ובסיי מ"ה המדובר מן קאמביזעם כמו שביארתי שם. ואני בהתבונני על הכל בנתי למסע סנחריב מרחוק כי המעשה שהיה כך היה: סנחריב נסע בראשונה למצרים בעבור שמרדו בו אשר מקודם נכנעו תחת סרגון ובדרך מצרים (ישעיה י' 24) היינו בהליכתו למצרים עלה על כל ערי הבצורות שביהודה ויתפשם וגם ירושלים בכלל ויצר עליהם ויאמר לבקעם אליו (דה"ב ל"ב) ולא בקעם רק שעזב חיל קטן בכל מבצר לשמור המבצרים שלא יבאו לו מאחוריו בדרך מצרים ויסובבוהו מצרים מפה וחוקיהו מפה כי המה היו בעלי ברית, והוא הלך למצרים ובמצרים קרה לו האסון מן העכברים והוכרח לשוב לארץ ישראל ויצר על לכיש ומלכיש מתחילים הספורים של המקרא שלנו והמעשה במלכים ששלח חזקיה זהב וכסף לסנחריב היה בהיות בלכיש

כמבואר שם. והכסף לא הועיל לחזקיהו כלל כנראה בכתוב. ותרהקה מלך כוש בשמעו את האסון של סנהריב אצל פעלוזיאום הרהיב עוז בנפשו וירדוף אחריו לארץ ישראל ואנשי סנחריב הודיעוהו כי יצא להלהם אתך (ל"ז 9) ויירא סנחריב וישוב מדרום לצפון ויסע מלכיש אל לבנה ומשם הלאה שלא רצה להלהם עם תרחקה והחל לשוב לארצו, וגם בעלי מצור ירושלים עובו את המצור, והסוללות נהרבו, ועל זה תסובב הנבואה ל"ז 7 הנני נותן בו רוח ושמע שמועה (היא שמועת תרהקה) ושב אל ארצו וגוי. ולמצרים לא הלך יותר. אבל אל חזקיהו שלח שליהים פעם שנית לאמר לו שלא ינצל ממנו שישוב עוד הפעם לארץ ישראל. והוא שב מדרום לצפון עד אלתקה ותרהקה רדף אחריו ומצאו באלתקה ושם הצליה סנחריב והכה לתרהקה. אבל כבר נגזרה הגזרה עליו בעבור עזותו פעם שנית ע"י מלאכיו והי שלה מלאכו ויכה את כל מחנהו וסנחיריב אבד כחו לעולם. לקיים נבואת ישעיה (פסוק 33) לא יבא אל העיר הזאת ולא ישפוך סוללה וגוי. וע"כ לא נמצא בכתבי סנחריב תוצאות מלחמת אלתקה כנ"ל.

מ 6) קול אומר קרא ואמר מה אקרא פיי גם אמר הקול מה שאקרא והיינו כל בשר הציר וגוי. וכל חסדו עמ"ש בפיי ירמיהו בי.

מא 2) מי העיר ממזר הוגוי הוא כורש מלך פרס שבא ממזרהית צפונית לארץ בבל, וע"כ אומר בפסוק 25 העירותי מצפון ויאת ממזרה שמש יקרא בשמי וגוי. ועי רש"י שם שדימה על ארץ ישראל ואינו כן.

27) ראשון לציון וגוי שיעור הכתוב הוא כן ראשון לציון ולירושלים מבשר אתן והוא מבשר ואומר הנה הנם בני הגולה, אך המליצה חלקה את המלות.

מב 24) הלא ה' זו המאנו לו עמ"ש בביאור שמות

ט"ו 13 ע"פ עם זו גאלת.

מג 10) לפני לא נוצר אל כי כל האלהים או בני אלהים (דיא געטטער) נולדו ונוצרו מאלהים אל עליון הוא הי המדבר זה אבל לפני לא נוצר אל ואחרי לא יהיה כי אני ראשון ואני אחרון. וכן פיי בזוהר.

14) והזרדתי בריהים כלם כמ"ש להלן מ"ה 2 זכריתי ברזל אגדע. ואף הכשדים באניות רנה שלהם היינו שהולכים בהם ומרכנים יוריד לארץ. ואולי רומז על המעשה

כ"ח עד ל"ב שכה הכתובת פורש ,,שסגר העיר סוללות" ל"ב 10 נמצא מחים ויושבים ם סדר עולם תרחקה מלך ונצח תרהקה ישראל ורצה יבא אל העיר בה ישוב וגוי כו נכון לפי זה לנו מהכתבים ריב נסע מלכיש תה ומשם אל זרחקה וסנחרינ צאת המלחמה). ספר כי סנחריב ילה אחת מחנה הקשתות ושאר וע לארצו. ומה שבי מצרים וגוי כוה. ובסי מ"ה י בהתבונני על שהיה כך היה: בו אשר מקודם 2) היינו בהליכתו יה ויתפשם וגם (דה"ב ל"ב) ולא המבצרים שלא ים מפה והזקיהו למצרים ובמצרים ארץ ושראל ווצר קרא שלנו והמעשה יה בהיות בלביש המסופר בספרי קורות העולם כי כורש הוליך את מי פרת שהלך בעיר בבל להוץ לעיר ובדרך זה בא לעיר ולפי זה נפלו האניות שעל הפרת לארץ.

מד 1) ויוצרך מבטן יעזרך, הנביא הציג בכונה מלת מבטן באמצע שתהא נמשכת לכאן ולכאן. יוצרך מכטן מלת מבטן באמצע שתהא נמשכת לכאן ולכאן. יוצרך מכטן כמו להלן בפסוק 24 וכן מבטן יעזרך. והרבה כן במקרא כמ"ש בתלמוד יומא נ"ב בי. וכן בתהלים מ"ה 6 כמ"ש במצ"ד שם. (3) כי אצק וגוי יפה פיי רש"י ומצ"ד מלת כי הוא לדמיון כמו כ"ף הדמיון (וויא) ונמצא בתלמוד לרוב ועמ"ש להלן בסי מ"ט 19.

22) מחיתי בעב פשעיך, מחה הוא ענין הכאה כמו (22) מחיתי בעב פשעיך, מחה הוא ענין הכאה ומחה על כסף ים כנרת (במדבר ל"ד 11) וכן פה ענינו הכאה לכאן ולכאן (צערשלאגען) כמו עב שנפזר לכאן ולכאן ואיננו.

מה 14) יגיע מצרים וסחר כוש וגוי אחר שדבר למעלה מן כורש לא יוכל פה הכתוב לסובב על סנהיריב ובפרט לפי הידוע לא לכד סנהיריב את מצרים, אך יסובב על גלות מצרים ע"י קאמביזים בנו של כורש. והוא נתן במתנה את האסירים לראשי עם ישראל כי הוא כמו אביו כורש האמינו בה' אלהי ישראל כמו שנראה בפקודת כורש בתחלת ספר עורא. ואחשורוש שבטל בנין בית המקדש איננו קאמביזים (נטעות איזה מפרשים) אך הוא בן דריוש המדי כמו שכתבתי בראיות בביאור עזרא ע"ש.

25 כי כה אמר הי וגוי עמ"ש להלן בסיי מ"ט 25 בזה.

(24) אך בהי לי אמר צדקות ועוז, פיי כל אהד אומר אך (24) אך בהי לי אמר צדקות ועוז, פיי כל אהד אומר אך ע"י הי לי צדקות ועוז כמו בפסוק כ"ה. עדיו יבא ויבשו וגוי, הוי"ו של יבאו נחסרה בעבור הוי"ו השניה של ויבשו כמ"ש לוצאמו בפסוק קצתי בהיי.

מה 10 החרתיך בכור עני כמו בחנתיך בחלוף אותיות למנ"ר.

לא מראש וגוי, מלת לא סוכבת על כל הפסוק היינו לא מראש בסתר דברתי, לא מעת היותה הנבואה שנתקיימה בפעל ממש שם אני להגיד לכם, אך מראש קודם בא הנבואה הגדתי בגלוי ובפרסום הנבואה העתידה לבא. ועתה מורה את היוצא מן הנאמר (כמו באשכנזית ויונית ,,נון, אלזאָ) פיי הנה נראה לראיה כי אדני הי שלהני ורוחו הוא

ת מי פרת לפי זה נפלו

הציג בכונה יוצרך מבטן מקרא כמ"ש במצ"ד שם. במצ"ד שם. הוא לדמיון יעמ"ש להלן

ן הכאח כמו ענינו הכאה לכאן ואיננו. י אחר שדבר החיריב ובפרט בב על גלות במתנה את כורש האמינו לת ספר עזרא, ביזים (במעות בתבתי בראיות

מ"ט 25 בזה. אחד אומר אך בא ויבשו וגוי, ויבשו כמ"ש

בחנתיך בחלוף

על כל הפסוק היותה הנבואה - מראש קודם ידה לבא, ועתה ו ויונית ,,נון, הני ורוחו הוא

ג"כ ביהם הפעול כמו שלח אותי ואת רוהי, כי חנביא מדבר ברוה הקדש הנשפע להנביאים. וכן פיי דעליטש.

מש 6) ונצורי ישראל. צ"ל ונצרי כמו נצר מטעי

ולהלן סי 21) והוא מקביל אל שבטי יעקב.

19 כי הרבותיך וגו' כי אתה תצרי מיושב וגו'. כבר ידוע אשר מלת כי במקרא הוא כמו בתלמוד לדמיון כמו כ"ף הדמיון (וויא) וכמו שפרש"י למעלה מ"ג 3, וכן להלן נ"ד 9 כי מי נח וגו', ס"ב 5 כי יבעל בחור וגו' וכדומה.\*) ואמר פה כמו הרבותיך ושוממותיך בעת הגלות כן עתה בעת הגאולה תצרי מיושב וגו'י.

25) כי כה אמר ה' וגו' היא תשובה על השאלה בפסוק שלפני זה. ולפי מ"ש למעלה אשר מלת כי היא כמו כ"ף הדמיון יובן פה מלות כי כה שהם כמו ככה בעברית ולכן עשו בעלי המסורה מקף באמצע להורות שהיא מלה אחת ככה אמר הי תשובה על השאלה הנ"ל. וכן למעלה מ"ה 18, וכדומה הרבה.

לעה והוא ענין דבור. ואף כי בכל מקום הוא דבור בטרחא לעה והוא ענין דבור. ואף כי בכל מקום הוא דבור בטרחא גדולה או כמו בטוי שפתים (דומעם רעדען) אבל פה הוא בלשון המליצה דבור ממש. וכן בטוי יבא ג"כ כן (תהלים ק"ו) ויבטא בשפתיו.

נא 15) רגע הים ויהמו גליו פעל רגע ישמש על המנוחה וגם להפכו, כמו סעף שרש וכוי (בעאונרוהיגען).

מי אנחמך. מי הוא לשאלה בתלמוד מי מצית אמרת ומי אמר רב הכי וכדומה והכוונה פה האוכל לנחמך? וכן בעמום זי זי מי יקום יעקב הכונה היוכל יעקב לקום? וכדומה.

נב 3) כי כה אמר הי, כי כה כמו ככה ולכן הוא במקף, עמ"ש למעלה סיי מ"ט 25. ולא בכסף תגאלו, הוי"ו הוא וי"ו הפסק והחיוב כמו לכן לא בכסף, והא"ע יאמר תמיד על וי"ו כזה "כפ"א רפה בלשון ישמעאל".

ל מלת של מחקור המבין ימצא כי כל ההוראות של מלת כי הם נובעים מן ההוראה הזאת (וויא); למשל וירא כי טוב ער זאה וויא (דאם) עם גוט איזט. כי עפר אתה וויא (דענן) דוא ביזט שטויב. כי תראה וויא (ווענן) דוא וועסט זעהן. לא, כי, ניכט זאָ כי וויא (זאָנדערן) דאם וכן כולם.

4) וא שור באפס עשקו עימצ"ד, ובעזרא וי 22 קורא עוד את מלך פרס בשם מלך אשור כי מלכו גם באשור, ויותר נראה כי מלכו בארץ סיריען שהיא בעברית אשור, כי סיריען קבל השם בימי קדם מן אסיריען, ובלשון החכמים סוריא.

קבל השם ביכו קום בשוא וכן מצאתי בדברי לוצאטו. 5) מנאץ, צ"ל המ"ם בשוא וכן מצאתי בדברי לוצאטו. 11) צאו משם פיי מארץ אשור ובבל בפסוק 4. טמא אל תגעו וגוי הברו נושאי כלי הי ולא יגעו בטמא הנושאים כלי

הי מבבל לארץ ישראל כמ"ש בעזרא סיי אי.

לוב לא שר שממו עליך רבים היינו בני ישראל וכן (14 כא שר שממו עליך רבים היינו בני ישראל וכן פיי בתרגום יונתן כן נעשה רם ונשא האיש אשר משהת וגוי (שממו הוא עתיד אהר עתיד הקודם ואהריו) כן יזה גוים רבים וגוי. בג 2) ויעל כיונק לפניו פיי לפני ה' שבפסוק הקודם.

8) מעצר וממשפט לקה ואת דורו וגוי, שיעור הכתוב הוא על דרך הכתוב (בראשית מ"ט 25) מאל אביך ויעזרך הואת שדי ויברכך שפרשוהו כי המ"ם מאל מושכת גם ואת שדי וכאלו יאמר ומאת שדי ויברכך וכן שיעורו פה מעצר וממשפט לקה ומאת דורו פיי שלוקה מן המלוכה והמשפט (היינו עשות משפט) ומאת דורו, ואה"כ אומר מי ישוחה (צ"ל בשי"ן ימנית מלשון מה תשתוחהי נפשי תהלים מ"ב 6) כי נגזר מארץ היים כי אין מי חולה עליו כי כולם כצאן תעו. עצר הוא מלוכה כמו זה יעצר בעמי (שמואל אי טי 18).

פסוק 19 עשיר במותיו. עשיר (9 הוא כמו רשע באיוב כ"ז 13 אדם רשע וגו' בהשוות עם פסוק 19 עשיר ישכב וגו'.

10) אם תשים אשם נפשו פיי תשים עצמה לקרבן (10 אשם, וכן ברש"י הושע י"ג 6 על מלת וירם ע"ש. ועי רש"י פה ובפסוק די ויש סתירה בדבריו.

בד 4) כי בשת עלומיך תשכהי, כי אצל היהודים עד הנה עלמה גדולה אשר לא נשאת עוד לאיש היא בושה וחרפה גדולה, וכן אלמנה היא לחרפה כשהיא עוד רכה בשנים.

נז 12) ולא יועילוך פיי אשר לא יועילוך.

בזעקך יצילוך קבוציך כשתזעק אשר קבוציך (13 בזעקך יצילוך קבוציך יצילוך את כלם ישא רוח, הוי"ו ואת כלם הוא וי"ו הפסק (וי"ו דער פֿאָלגע) עמ"ש בסיי נ"ב 3.

כשל 18) כעל גמולות כעל ישלם, צריך להיות בעל גמולות בעל ישלם וכן בתרגום יונתן מרי גמליא וכוי והלשון

הזה נמצא ג"כ בתלמוד כתובות פרק א' . . וכן אומרים היהודים עד היום על איש נוקם ונוטר ,,ער איזט איין בעל ישלם."

ס 17) ושמתי פקדתך שלום, ידוע כי במקרא מלת איש נחסר לפעמים כמו למעלה מ"א 24 תועבה יבחר בכם וכמ"ש בתל"ע, כן פה איש פקודתך שלום. בממשלה יש איש הנותן פקודות (בעפעהלסהאבער) ויש לו משרתים נוגשים המוציאים פקודתו לפעל, ואומר פה כי השלום יהיה בעל הפקודה, וצדקה תהיה הנוגשים, ולכן לא ישמע עוד חמם וגוי. סא 1) ול אסורים פקח קוח הוא כמו פקחקח אדמדם ירקרק וכדומה ונאמר רק על פקוה עינים או אזנים, והכונה פה ולאסורים שהם בחשך בית הכלא יפקח את עיניהם בצאתם לאור התבל והוא כמו הכתוב למעלה מ"ב 7 לפקוח עינים עורות להוציא ממסגר אסיר מבית כלא יושבי חשך.

םג 1) מבצרה, גם בארץ אדום היה עיר בצרה וכעת היא כפר קטן בשם "אל באזיירא" עם הורבות רבות. והנביא עשה פה לשון נופל על לשון (וואָרטשפיעל) אדום על לבוש האדום ובצרה מלשון בוצר ענבים לדרוך בגת. (דעליטש)

האדום ובצרה מולשון בינו הושיעם, רש"י פיי מיכאל שר הפנים
(9) ומלאך פניו הושיעם, רש"י פיי מיכאל שר הפנים
ממשמשי לפניו כמו בדניאל יי 13 על מיכאל אחד השרים
הראשונים וכן פיי במדרש מלאך שעומד לפניו, וכן נמצא בספר
היובלים מלאכי הפנים בלשון רבים, והוא כמו במגלת אסתר
(אי 14) רואי פני המלך היושבים ראשונה במלכות, וכן שם
שבעת הסריסים המשרתים את פני המלך אחשורוש כי מלכי
פרם עשו הכל בתמונה של מעלה כידוע, וכן מלכים בי כ"ה
19 מלאך מימטרון שר הפנים, כידוע.

סד 1) כקדו ה וגוי יסובב על הרים נזולו בפסוק הקודם. ומ"ש להודיע שמך לצריך יסובב על שאמר למעלה ירדת הלואי שתרד כפיי רש"י) ירדת להודיע שמך לצריך מפניך גוים ירגזו הוא פיי של הרים נזולו. ובפסוק בי מדבר מימי

קדם שבימי קדם בעשותך נוראות היה ג"כ כן. 4 ונח מא, הוא ענין חסרון במקרא כידוע ואומר כי על על ידי קצף ה' יש לנו הסרון היינו שאבדנו הצדיקים אשר נהם נוכל להושע עולם כי הם מגינים על הדור כמו שנאמר נאברהם אם אמצא בסדום עשרה צדיקים ונשאתי לכל המקום

בעבורם. וע"כ אומר אחר זה ונהי כממא כלנו וגו'.

22 קורא שור, ויותר בי סיריען ריא. לוצאמו. ממא אל שאים כלי

ישראל וכן ושחת וגוי רבים וגוי, עור הכחוב ניך ויעזרך זיך ויעזרך הוצר שדי וויכו עשות שי"ן ימנית מארץ היים זוא מלוכה

ותיו. עשיר בהשוות עם

צמה לקרבן . וע' רש"י

צל היהודים היא בושה רכה בשנים.

אשר קבוציך ו הפסק (וי"ו

ך להיות בעל ובוי והלשון סה 1) לא קורא בשמי לפי נוסה התרגום קורא בצירי

סר 5) אמרו אחיכם שונאיכם וגוי, יש מפרשים מנדיכם למען שמי הוא נמשך ביהד, והם אומרים יכבד הי ונראה בשמהתכם, כי האהים השונאים הם כופרים באלהי ישראל ואומר הנביא אבל הם יבושו.

מזיז כבודה, זין הוא במשנה דבר הבולט, והכונה פה על הבולט מן השד והתינוק יונק מזה והוא מקביל אל הנאמר משר תנחומיה.

15) להשיב בהמה אפו י"א שצ"ל להשיב בפתה תחת הח"א מלשון נשיבה. אבל נוסחתינו הוא ג"כ טוב שהכונה להשיב ולהחליף האף שלו בחמה כי חמה גדול מאף וגערתו להשיב ולהחליף בלהבי אש. לחשיב אינו רק להשיב אחור אך ג"כ להשיב הלאה (קעהרען) כמו את בני לא תשב שמה (21 איוב אי 21). וכן וערום אשוב שמה (איוב אי 21).

#### ירבור

מצפון תפתה הרעה וגוי לוצאטו נדחק פה ורש"י כתב בבל לצפונה של ארץ ישראל היא וכ"ה בתלמוד גיטין וי ע"א ובככורות נ"ה א' כתבו בתום' שהיא למזרחית צפונית וכן הוא באמת, ובפרט בפסוק 15 פה אומר לכל משפחות ממלכות צפונה ובאו ונתנו וגו' הרי שמדבר ג"כ מכל ממלכות צפון המסייעים את נבוכדנצר.

ב 2) זכרתי לך הסד נעוריך, הסד כמו הן (על דרך הן אשה על בעלה) וכמ"ש להלן ל"א מצא הן במדבר וכן פיי דעלימש בישעיה מי 6 וכל הסדו כציץ השדה. ונמצא פסוק מפורש (מלבד בראשית ל"ט כ"א) במגלת אסתר בי 17 ותמצא הן וחסד לפניו מכל הבתולות.

ג 1) הן ישלח איש וגוי גם דעליםש בישעיה ני הקשה השאלה הזאת ואומר שלא נתן הקב"ה ספר כריתות, אבל . בפסוק ח' להלן אומר ואתן את ספר כריתותיה וגוי. גם אם

לא בר כידוע להסיו הראט הקב"ו להלן

בי ש 24

בחבק

7

מצריו בשמו

והיית מן ה

-1427

לודיד תועב

לעשו

ובשר בבוא

עוד.

במצ'

חמקו 550

שם וכמו

נם ב אורה

במש

17,37

ליהוו

797

לא נתן הקושיא יותר הזקה כי טמאה יותר ואסורה לבעל ולבועל כידוע. אך התירוץ לדעתי הוא כי הבעל הראשון אינו יכול להסיר הטומאה מאשתו וע"כ אמרה התורה לא יוכל בעלה הראשון לשוב לקחתה אחרי אשר הוטמאה (דברים כ"ד) אבל הקב"ה מטהר את הטמאים ומסיר הטומאה מישראל כמ"ש להלן ל"ג 8 וע"כ שב לקחתם.

ה 8) סוסים מיוזנים משכים, היינו מארץ משך כי שם הסוסים הטובים עד היום, משך הוא עם מאסאגעטין. 24) שבועות הקות קציר, החוקים הרבים עמ"ש בהבקוק גי 9, וביהזקאל כ"א 28.

ל 22) כי לא דברתי וגוי ביום הוציאי אותם מארץ מצרים וגוי והייתי לכם לאלהים וגוי יסובב על אמרו לישראל בשמות וי 6, 7, והוצאתי אתכם וגוי ולקחתי אתכם לי לעם והייתי לכם לאלהים, אבל בחדש השלישי בהר סיני דבר ג"כ מן הקרבנות כי 24 מזבת אדמה תעשה לי וגוי וכן שם כ"ג מן הקרבנות כי 24 מזבת אדמה תעשה לי וגוי וכן שם כ"ג

יא (15) מה לידידי בביתי וגוי, שיעור הכתוב הוא מה לידידי מה בביתי (קרא את הבית המקדש בשם ידידי) פיי תועבות גדולות יש בביתי והחל לנחם את הבית: עשותה כמו לעשות המזמתה הרבים (המזמתה הוא לשון רבים כמו המזמות) וכשר קדש יעברו מעליך על ידי הרבנך, כי כמו אם והיינו בבוא רעתכי בחורבנך אז תעלוזי ותשמחי כי לא תראה תועבות עוד. והולך ומדבר אל בית המקדש זית רענן וגוי כמו שפיי במצ"ד. פה מדבר מן הבית בלשון זכר ולשון נקבה כי בית המקדש נקרא ג"כ בירה (דברי הימים א' כ"ט) וכבר כתבתי כלל גדול בבראשית ד' 7 כי כל דבר אשר יש לו שני שמות וכמו להלן י"ג 16 על האור ושמה לצלמות (כמ"ש דעליםש) שם זכר ושו נקבה, ויש אומרים כי בית יבא ג"כ בלשון נקבה, ויש אומרים כי בית יבא ג"כ בלשון נקבה אורה לשון נקבה, ויש אומרים כי בית יבא ג"כ בלשון נקבה אורה לשון נקבה, ויש אומרים כי בית יבא ג"כ בלשון נקבה במשלי ב' 18 כי שחה אל מות ביתה.

במשלי בי 10 כי שחוז אל מות בית ישראל ובית יהודה 17) והי צבאות וגוי בגלל רעת בית ישראל ובית יהודה וגוי צריך לפרש על ישראל הנשארים מגלות אשור ונתחברו ליהודה כמ"ש במלכים בי.

נשחיתה עץ בלהמו פיי העץ עם פריו. הבית כמו (19 נשחיתה עץ בלהמו פיי העץ עם פריו. הבית כמו וי"ו בחלוף בומ"ף עמ"ש במלכים בי י"ד 28 ע"פ ליהודה בישראל.

ח התרגום קורא נציי

ב מ וגר, וש מפרש: הם אומרים יכנד ה ם כופרים כאלהי שרץ

נה דבר הכולם, והנטו כנוה והוא מקניל צ

וצ"ל לחשוב בפתח חה הוא ג"כ טוב שהכטן מוח גדול טאק העיהו בו רק לחשוב אחוו אן ת בני לא תשב שה זה (איוב אי 21).

ה וגרי לוצאטו נדהק זה מראל היא וכ'ה נחומר בתוס' שהיא למודות מסוק 15 פה אומר לנו וגרי הרי שמדבר ג'י מי

וריך, חסר כמו חן (ל וריך, חסר כמו חן (ל לן ל"א מצא חן כמוט לן ל"א מצא חו כמוט חסדו כציץ השדה, ונמא "מ) במגלת אסתו כי זו

ת. דעלישש בישעיה ני הקה הקב"ה ספר כריתוה או הקב"ה כפר כריתותיה וגוי, גם או יב 4) כי אמרו וגוי היינו הרשעים בפסוק א' אומרים לא יראה ירמיה את אהריתנו שנבא עליה.

5) כי את רגלים רצתה וגוי הכל מאמר הרשעים חיינו שאתה נלאה ע"י אנשי ענתות הקלים בכחם ואיך תעמוד לנגדנו ? ומפרשים דבריהם מי המה הרגלים כי גם אחיך וגוי. אתה בומה הוא בלשון תמיה ושאלה שאינך בומה כמ"ש אל אל תאמן בם. ובפסוק זי עובתי את ביתי הוא נבואה בפני עצמה והיא מאמר הי.

ין 1) ולקרנות מזבחותיכם עי מצ"ד. ויותר נראה כי אל ועל הם מתחלפים במקרא ובפרט בירמיה והוא כמו ועל קרנות. ודוגמתו בתהלים קל"ב 12 ישבו לכסא כמו על

(13 וסורי כמו וסורים על דרך שופטים הי 15 ושרי

(22) ולא תוציאו משא מבתיכם עי לוצאטו פה, ומה שהביא בשם הרמב"ם המכירה והקנין איננה בעצמה מלאכה ואיננה אסורה אלא משום גזירה שמא יכתוב (רמב"ם הלי שבת פר"ג) והוא סותר לדברי נחמיה, והאמת היא כי מלת מלאכה בתורה וכן פה הוא ג"כ כמו בלשון אשכנז ,,געשעפֿם" על דרך שמצינו ביעקב (בראשית ל"ג 14) לרגל המלאכה אשר לפני וכן אם לא שלח ידו במלאכת רעהו (שמות כ"ב 7) וכדומה. והנה מכירה וקנין משא ומתן הוא לפי זה איסור ראשי שאסרה התורה וכמ"ש ישעיה נ"ה אם תשיב משבת רגליך עשות הפציך ביום קדשי וגוי.

כ כ) ונתתי את כל חסן. חסן ענין אוצר כמו בישעיה כ"ג 18 לא יאצר ולא יחסן וכן הוא בלשון ערבי.

כד 8) וכתאנים הרעות וגוי כי כה אמר הי, כי כה כמו ככה עמ"ש לחלן כ"ם.

כה 35) עזב ככפיר סכו מוסב על הי שבפסוק הקודם שעזב את סכו בית המקדש כמ"ש ויהי בשלם סכו (תהלים ע"ו 3) ומלת כי כמו אשר שעי"ז היתה ארצם לשמה. ומפני חרון אפו של ה" כפיי המצ"ד.

כח 9) הנביא אשר ינבא לשלום וגוי עי רש"י כי נבואה למובה אינה חוזרת ועי ברכות זי ע"א. והרמב"ם פהקדמתו לפיי המשניות הקשה ממה שנאמר בירמיה י"ה 9 ורגע אדבר וגו׳ לבנות ולנטוע ועשה הרע בעיני ונהמתי על

ני שבות אין

הטובה אשר חוזרת, ותיר לנביא אינה מורה שדבר שאל יבטה היוצר המה

היינו שמתעו אבל בטול ארצה, וככונ

פשום כי כון

קיומה אזי כ אמר פה ירכ ימים (בפסוק

נו בקביעת ורווקא בנבוא הקב"ה למובו

והור הקב"ה בסנהדרין פ"ו

הנביא אשר וים (17

אנל האמת ה ראשון הוא ל

והג האסיף ב: (16 0)

הוא תשובה 25,וכן למע

, 2 (5 7 נסיי כ"ט הוא

135 (16 אחרי כן ויאכ וכן על הזמן

113 (17 (ווארטשפיעל)

חרש אותו כי 227 (18

הטובה אשר אמרתי לחטיב אותו הרי שגם נבואה לטובה הוזרת, ותירץ שזהו דוקא כשלא גלהו לנביא אבל בגלות הי לנביא אינה הוזרת, וזה התירוץ אינו אמת כי לשון הכתוב מורה שדבר ואמר לנביא, גם נראה שם שמטרת ירמיה לומר שאל יבטה ישראל על הבטחת הי לאבותיהם כי כחומר ביד היוצר המה ביד ה' וה' יכול להחזיר את דברו. ולדעתי הישוב פשום כי כונת ירמיהו בסיי י"ה היתה באמרו ונהמתי על הטובה היינו שמתעכבת ונמשכת לזמן אחר כי לא נקבע זמן הקיום, אבל בטול לגמרי איננו בדבר הי לטובה כי דבר הי לא יפול ארצה. ונמצא לפי זה כאשר ה' ביד הנביא מיעד וקובע זמן קיומה אזי מוכרת לחתקיים בזמנה כי לא איש אל ויכזב, ולכן אמר פה ירמיה להנניה שהוא קבע זמן על הטובה בעוד שנתים ימים (בפסוק גי) ואם לא יקויים סימן הוא שהיא נבואת שקר כי בקביעת זמן מוכרה להתקיים את בעשות הגוי רע בעיני ה׳. ורווקא בנבואה לטובה, אבל נבואה לרעה אף בקביעת זמן משנה הקב"ה לטובה כמו ביונה שאמר עוד ארבעים יום וננוה נהפכת וחזר הקב"ה למובה וכ"ה בתנחומא פי וירא סיי י"ג. (ועיי בסנחדרין פ"מ ע"ב ישבו על דרך דרש). ולכן אמר ירמיה

הנביא אשר ינבא לשלום. 17.1 וימת וגרי בשנה ההיא בחדש השביעי ע' רש"י, אבל האמת היא כי מנו השנה לניסן כצווי משה בתורה (שמות י"ב 2) ראשון הוא לכם לחדשי חשנה ומה שנמצא בתורה (שם כ"ג 16) והג האסיף בצאת השנה הוא שנת עבודת האדמה (בירגער יאהר).

כנו בכה מו כנו כנה מו במקר הוא כמו בכה והוא תשובה על הקודם בפסוק שלפני זה ועמ"ש בישעיה מ"ט בל. וכן למעלה כ"ד 8 וכדומה בירמיה הרבה.

ל 5) כי כה אמר הי עי במצ"ד שנדהק בזה ולפמ"ש בסיי כ"ט הוא נכון.

לכן כל אוכליך וגוי. לדעתי מלת לכן הוא כמו אחרי כן ויאמר על הסבה בעבור זה אחר שכן הוא וכן יאמר לכן על הזמן כמו אחרי כן. וכן למעלה ט"ז 14 וכדומה במקרא. לכן על הזמן כמו אחרי כן. וכן למעלה ט"ז לה. עשה צחוק בלשון (זדי ציון היא דורש אין לה. עשה צחוק בלשון (וואָרטשפיעל) כי העיר ציון היא כמו ציון על הקבר אשר אין דורש אותו כן העיר ציון דורש אין לה.

מני שב שבות אחלי יעקב, כבר הוכיח לוצאטו (18 הנני שב שבות אחלי יעקב, כבר הוכיח לוצאטו כי שבות אין הכונה על השבי (געפאנגענשאפט) אלא מלשון

ים בפסוק א' אומרט
ה.
ה.
הכל מאמר הרשעים
לים בכחם ואיך תעמה
הלים כי גם אחיך וגף.
מאינך בומח כמ'ש אל
ביתי הוא נבואה נפני

ב עי מצ"ד. ויותר נראה ברט בירמיה והוא נמו ישבו לכסא כמו על

שופטים הי 15 ושיו

תיכם עי לוצאטו פה, והקנין איננה כעצמה רח שמא יכתוב (רמנ'ם ומיה, והאמת היא ני מוֹח בלשון אשכנו ,,געשעפֿם ליג 14 לרגל המלאנה אכת רעהו (שמות נ'ב ?) אכת רעהו (שמות נ'ב ?) נן הוא לפי זה אימור ראטו אם תשיב משכת רגוֹן אם תשיב משכת רגוֹן

חסן ענין אוצר כמו משעה ג בלשון ערבי. וגרי כי כה אמר הי, מי מה

ו מוסב על הי שנפסון: ורש כמ"ש ויהי בשלם סט שעי"ז היתה ארצה לשמה.

ד.
א לשלום וגוי עי רש"י ני
א לשלום וגוי עי רש"י ני
ברכות זי ע"א. והרמבט
מה שנאמר בירמיה יח פ
מה שנאמר בירמיה יח פ

שוב וכמו בתהלים קכ"ו בשוב הי את שיבת ציון וכמו באיוכ והי שב את שבות איוב שלא היה בשבי כלל. וכן פה אומר שבות על אהלי יעקב.

23) מתגורר, כמו מתגולל בחלוף למנ"ר כמו ארמנותיו

אלמנותיו וכדומה.

לא 2) כה אמר הי וגוי הנביא יציג פה אהבת הי וישראל על דרך אתבת בחור ובתולה (כמ"ש להלן עוד אכנך ונבנית בתולת ישראל) כשהם מדברים זה לזה דברי אהבה והבה. והי אומר מצא הן במדבר כמו למעלה בי 2 זכרתי לך הסד נעוריך וגוי. עם שרידי הרב, הוא כמ"ש בביאור שמות י"ב כי בבני ישראל חיו רבים הנשארים מעם ההיקסאם אשר בשרדו ונשארו מהרב המצרים אשר הרגו במלחמתם עמם. הלוך להרגיעו ישראל, היינו בהליכת ישראל אל מנוחתו ארץ המנוחה (דברים ו"ב 9) ומה שאמר מצא הן במדבר יסובב על דבקות ישראל להי במדבר סיני. והבתולה עם ישראל משיבה מרחוק הי בראה לי על הר סיני, והי משיב ואהבת עולם אהבתיך פיי גם אני אהבת עולם אהבתיך ולא אעזבך על כן מושך אני אליך חסד עוד אבנך ונבנית בתולת ישראל וגוי.

17) ויש תקוה לאחריתך. אחרית נקראים הבנים במקרא (תהלים ק"ט 13) וכדומה, והוא מקביל לאמרו ושנו בנים לגבולם.

וכל נפש דאבה כמו תאבה לשון הפץ ותאוה כי כי דטלנ"ת מתחלף.

רגע הים, נתפרש בישעיה נ"א 15.

לב 20) ובישראל ובאדם. שני ווין לדמיון גמור נמו שני כפין (כעמי כעמך וגוי) כמו בישראל כן באדם היינו המצרים כפיי המצ"ד. וכן הפיי להלן בפסוק 32 ואיש יהודה זיושבי ירושלים, וכן בתהלים ע"ו 7 נרדם ורכב וסום, וכן לחלן מ"ד 25 ותדברנה וגוי שני ווין לדמיון גמור ובפסוק הזה פה קושיא להאומר אין אומות העולם קרוין אדם.

28) לכן כה אמר הי וגוי, פי לכן הואיל שלא יפלא ממני כל דבר אומר אני שהעיר תנתן ביד הכשדים ועוד אקבצם מחדש ועוד יקנו שדות ויסובב על כל הקאפיטל, ובפסוק ל"ו אומר ועתה לכן וגוי נמשך עוד לזה הואיל שלא יפלא ממני כל דבר אומר עוד שיקבצם וגוי אך בעבור שהפסיק הענין אומר פעם שנית לכן ועי מצ"ד ל"ט י"ד והרבה כן במקרא.

35 ורש"נ. ובי כמו

(22 +22 17

(26

יסובב ע רועים ו

באים

וני למנ

עד יום (18

ני מצ"ד היא מק

ועל כן

נתריהם וכוה יהי

המותנה

6 15

וה והכונ צדקיהו

כאשר ב

מר שם ומי

בצורו ת

שאון נכ

שאון) ה

ואמר הני

להרנב מארץ ה

2 717,17

לרו שוב

שראל

ני קרובי

ביבת ציון וכמו באונ כלל. וכן פה אומר

וה למנ"ר כמו ארמנותיו

א יציג פה אהכת ה כמ"ש לחלן עוד אנוך זה לזה דברי אהנה למעלה בי 2 זכרתו לך א כמ"ש בביאור שמות ם מעם החיקסאם אשר הרגו במלחמתם עמם. ישראל אל מנוחתו אין מצא הן במדבר יסובנ על תולה עם ישראל משינה והי משיב ואהבת עולם בתיך ולא אעזכך על כן נית בתולת ישראל וגוי. ך. אהרית נקראים הננים והוא מקביל לאמרו ושנו

תאבה לשון הפץ ותאוה ני

יה נ"א 15. ם. שני ווין לדמיון גמור נמו וו בישראל כן באדם הייני ולן בפסוק 32 ואיש יהורה "ו 7 נרדם ורכב וסום, ונן ווין לדמיון גמור ובפסוק הוה נולם קרוין אדם. פי לכן הואיל שלא יפלא יר תנתן ביד הכשדים ועור יסובב על כל הקאפיטל, ובפסוק עוד לזה הואיל שלא יפלא ממני אך בעבור שהפסיק הענין אומר ירד כן במקרא.

לג 3) ובצרות. יש גורסים ונצורות וכן בתרגום יונתן ורש"י. ומפרש מה הנה הגדולות והנצורות אשר כה אמר הי (כי כמו אשר כידוע) הנני מעלה לה ארכה וגוי.

אשר לא יספר, אשר הוא כמו כי כמ"ש בפי ויקרא (22 די 22. ומלת כי מורה לדמיון כמ"ש בישעיה מ"ט 19.

26) מקחת מזרעו מושלים וגוי לשון רבים כי יסובב על ימי בית שני. וכן למעלה כ"ג 4 והקימותי עליהם רועים וגוי אך אחרי כן אומר שם בפסוק 5 חנה ימים באים נאם הי והקימותי לדוד צמה צדיק וגוי על המשיח. ועי למעלה גי 15-18.

לד 5) בשלום תמות וגוי עי רש"י ועי להלן נ"ב י"א

עד יום מותו פיי של נבוכדנצר.

18) העגל אשר כרתו לשנים ויעברו בין בתרין עי מצ"ר. והמעם שנהגו כן נראה לדעתי בעבור כי צואת המת היא מקובלת לקדושה בעיני כל אדם ואין איש רשאי לבטלה, ועל כן נהגו המקימים דבר קים לחתוך בהמות ולעבור בין בתריהם להורות בזה כי הבהמה מתה תחת המקימים הברית וכזה יהיה נהשב כאלו מתו המקימים הברית ובזה יהיה הדבר המותנה והמדובר ביניהם קדוש וקים לעד כמו צואת המת.

לו 16) כי בא יר מיהו וגוי נמשך עם הכתוב שאחר זה וחכונה כאשר בא וגוי וישב שם ימים רבים שלח המלך צדקיהו ויקחהו וגוי, וכן פיי רש"י שמות ט"ו 19 כי בא סום וגוי כאשר בא אז ותקה מרים וגוי.

מו 17) קראו שם וגוי שיעור הבתוב הוא כן: קראו שם ומי ראש הקוראים פרעה מלך מצרים. (ויש נוסהא שם נצירי תחת השין ולפי זה הכונה קראו בשם פרעה) ומה קראו שאון נבוכדנצר שהוא שואן בקולו (ע"ד למעלה כ"ה 31 בא שאון) העביר המועד שיעד לבא ונראה שלא יבא עוד ואמר הש"י כי טעות הוא כי יבא כמו שהי אני. כי כתבור בהרים וככרמל בים יבא. פיי אל עובר אורה ההולך מארץ המישור במזרה אל הגליל כאשר רואה את הר תבור הגדול בהרים מרחוק ידע כי קרוב אל ממרתו ולכן מחכה עליו שיכא למראה עיניו והוא בא וכן לבאים באניות לארץ ישראל ורואים מרחוק את הר הכרמל כאשר הם עוד בים יודעים כי קרובים ליבשה. ומחכים ג"ב עליו שיבא למראה עיניהם

והוא בא. ומזה לקה הנביא את מליצתו כמו שהם באים אל העוברים כן יבא נבוכדנצר בלי ספק לארץ מצרים. מעוברים כן יבא נבוכדנצר בלי ספק לארץ מצרים. 23) כי לא יהקר, פיי אף על פי שהיער לא יחקר כי

מי לא יחקו, ב (23) כי לא יחקו, ב החוטבים בפסוק הקודם רבו מארבה.

מה 34 עגלת שלישיה נתכאר בביאור ישעיה ט"ו 15. מה 34 עגלת שלישי הוו לחגיד בציון וגוי כי כבר היו שם (28 ביון וגוי כי כבר היו שם

בני ישראל מימי אויל מרדך כמ"ש בביאור דניאל מי. 20 20 מפץ אתה לי כלי מלחמה וגוי בפסוק 24 נראה שמדבר לישראל כמ"ש אשר עשו בציון לעיניכם. גם אומר ושלמתי לבבל. ע"כ נראה שיסובב פה על יעקב בפסוק שלפני זה ואומר כמו הגביא זכריה מיי מי ומיי י' שישראל יהיה כלי מלחמה ומפץ להפיץ כל הגוים אחר נפילת בבל. והחל להתקיים בימי החשמונאים. ולא כולו, בעבור חמאם שחדיהו מן המלובה את בני דוד וכמ"ש הרמב"ן בפי בהוקותי.

# יהוקאל

ב) 12 (ג) ואשמע וגוי ברוך כבוד הי ממקומו. מלת ממקומו מוסב על ואשמע ששמע הקול ממקום הכבוד שעמד על נהר כבר בסיי אי, ולוצאטו הגיה ברום כבוד ה' ממקומו ע"ש.

ז (13 ז איש בעונו חיתו לא יתהזקו, אולי צ"ל והיתו, אך הוי"ו נשמטה בעבור הוי"ו של בעונו, כמ"ש כמה פעמים בשתי אותיות סמוכים.

ונהלו מקדשיהם כפירש"י ואומר מַקְדשיהם ולא מַקְדְשיהם ולא מַקְדָשיהם לחורות שאינם קדושים בעצמם רק שהם החזיקו אותם לקדש ומַקָּדשים אותם.

י באיוב כמ"ש באיוב (5. ל פי ל"ו. בקול אל שדי בדברו הוא קול הרעם כמ"ש באיוב

יא 3) האומרים לא בקרוב בנות בתים היא, פיי בנות בתים היא לא בשביל זמן קרוב רק בשביל זמן רחוק כי

נהיה פ רננת ר ושמחת יג 0

יד 1 25 מ"ם 25 מ"ם

נפשות.

עתיד או (54

ין 1! מבהריו

יח 3 שמות כי

במלות (

היינו ישצ

(17

איש.

ים 0 כראשית נגפנים.

כ 29 מלות בָא כא 4

פה בפורו

לישראל ז

נשבט, וד גם בימינו

החדה וב

נטוש ! "מאינה יכ

שהם באים אל

נר לא יחקר בי

+097

ור ישעיה ט"ו 15. כי כבר היו שם יאל טי.

מה וגוי בפסוק בציון לעיניכם. גם על יעקב בפסוק וסיי יי שישראל אחר נפילת בבל. לו, בעבור חטאם מב"ן בפי בהוקותי.

ד הי ממקומו. וקול ממקום חכבוד ניה ברום כבוד ה'

זקו, אולי צ"ל והיתו, כמ"ש כמה פעמים

ואומר מַקדשיהם ולא ב רק שהם החזיקו

ול הרעם כמ"ש באיוב

בכות. בתים היא, פיי בשביל זמן רחוק כי

נהיה פה עוד ימים רבים, והדומה ללשון זה הוא באיוב כי 5 רננת רשעים מקרוב פיי על זמן קרוב כמ"ש שם בהקבלה ושמחת חנף עדי רגע. מקרוב כמו בקרוב כי בומ"ף מתחלף.

יג 20) לפור הות, פיי כמו עופות הפורהות כן צודדים נפשות. הלמ"ד לדמיון כמ"ש בתהלים מ"ז.

יך 21) כי כה אמר וגוי כי כה כמו ככה כמ"ש בישעיה

טו 43) דרכך בראש נתתי ולא עשית, הכל לשון עתיד אהרי העתיד בפסוק 42. והכונה שלא תוסף לעשות.

- נהמך אותן, כאשר אנהם אותך עמהן.

יון 21) מברחיו כמו מבחריו בדניאל י"א 15 ועם מבחריו וגוי.

יה (3 אם יהיה לכם עוד משל וגוי נתבאר בביאור שמות כי 5 ע"ש.

(10) ועשה אה מאהד מאלה. יהוקאל אמר פה צחוק במלות (וואָרטשפיעל) שהבן פריץ עשה מן מלת אַחַד מלת אָה. היינו שצועק אח ואבוי על כל אחד מהחוקים שהלך אביו בם, בפסוק שלפני זה, וע"כ והוא את כל אלה לא עשה וגוי.

מעני חשיב ידו. צ"ל מעני היינו שלא ענה שום (17

ים 10) אמך כגפן בדמך, כי הגפן יש לה דם ענבים (בראשית מ"ט 11) ובמסי נדה ג"כ ארז"ל נשים בבתוליהם

כ 29) ויקרא שמה במה וגוי בעבור שמורכב משתי מלות בָא מה, מה תבאו שם, והוא צחוק בלשון (וואָרטשפיעל).

כא 14) הרב חרב וגוי או נשיש וגוי, המפרשים נלחצו פה בפירושים שונים, והנראה לי לפי פשוטו כי יהזקאל עשה לישראל דוגמא ומשל בבנו הקטן, כי בנו הקטן של יהזקאל היתה לו הרב כדרך הקטנים לשחוק בה והיא קטנה וקצרה כשבט, ודרכה שאינה חדה ואף עץ אינה יכולה להתוך, כנהוג גם בימינו אלה אצל הקטנים. והוא אומרו פה: הרב הרב הוחדה וגם מורמה למען מבוח מבה הוחדה וגוי או נשיש האם נשיש! האם תדמו שהיא שבט בני המואסת כל. עץ! היינו שאינה יכולה להתוך אף עץ (מואסת היא לשון מליציי שתמאס

ולא תרצה להתכו), ויתן אותה יסובב על בני הנוכר שבני נחן ולא תרצה לחתכו ויתן אותה בכפו ולשחוק בה? לא כן אָהי! אותה למרטה אך כדי לתפוש בכפו ולשחוק בה? לא כן אָהי! היא הוחדה לשם חרב והיא מורטה לתת אותה ביד הורג ולא בכף בני התמים ורפה ידים), לכן זעק וגוי וספוק על ירך. מגורי אל הרב וגוי כפיי מצ"ד. כי בחן ומה אם גם שבט מואסת לא יהיה, הכונה אף כי ישראל בוחן ומהזק עצמו (מלשון עפל ובוחן עי מצ"ד וכן בירמיה וי 27 בחון נתתיך בעמי מבצר). ואומר: ומה תעשה יהזקאל אם לא יהיה מאומה ישראל את עצמו (עי למעלה י"ב 27 מאמר ישראל) ואולם אתה יהזקאל ספוק על ירך כי תבא הרב.

20 מעטה לטבה, כמו מרוטה בלשון ערבי, לוצאטו, ועי למעלה פסוק י"ר.

שבעי שבועות להם, היהודים חשבו שימשך עוד במה שבועות. שבועות כמו בדניאל ט' כמו שמטות (יאהרד נואכען). ופיי שבעי שבועות כמו הרבה שבועות כי מלת שבעי נגזר ממלת שבע שהיא מורה במקרא על הרבוי כידוע. והוא מזכיר עון על דרך מאמר התלמוד קיר נטוי מזכיר עונותיו של אדם (ברכות נ"ה) וכן כל סכנה.

מרומה לחכיל, כמו להאכיל לעשות אותה הרב (33 אוכלת.

למען יש גורסים למעך כמו למעלה בפסוק ג'.
ויש לפרש שיסובב על ימי נעורה שמצרים עשו דדיה כעבור
שהשדים היו עוד שדי נעורים ולא זקנו עוד.

כמות כל מצרים בסוף ימי מלכותו (כי הנכון הוא לפרש בפסוק 17 כ"ז שנה לגלות ימי מלכותו (כי הנכון הוא לפרש בפסוק 17 כ"ז שנה לגלות יהויכין כמו תמיד ביהזקאל) וע"כ אומר ביום ההוא אצמיה קרן לבית ישראל וגוי ויסובב על המסופר בסוף מלכים שאויל מרודך הרים את יהויכין מלך יהודה ויכירהו למלך יהודה וידבר אתו מובות וגוי ואז ההלו לבנות ירושלים כמ"ש בפיי דניאל טי ולך אתן פתחון פה בתוכם כי אז הי יהזקאל, אבל בימי כורש כבר מת.

לא 4) סביבות מטעה, היינו הארז שהוא מטע התהום שהיא תרומם ותגדל אותו.

במ"ש לם שיבדיל אנשים

כידוע.

וישראל

ומפרש תטהר (29

די) והוו אשפוך

ג"כ עת מא

בי מפרי 3) ו

פיי רחב

שאצל ה

2 (6

וגם ממי

מ"ט. וב ין העלי 8) ש מה אותו, וכן ואקדיר עליו לבנון.

18) בתוך ערלים תשכב וגוי הוא פרעה וגוי. וכן בסימן הבא אומר כמה פעמים כי מצרים ישכב בתוך ערלים, כי פרעה והילו ראשי מצרים מלו את עצמן כידוע וע"כ אומר לו כי שם בשאול ישכב עם ערלים.

לך 17 בין שה לשה לאילים ולעתודים, על מלת לשה כופל ואומר לאילים ולעתודים, ושיעור הכתוב הוא בין שה לאילים ובין שה לעתודים.

לי 19) ובתתי אותם עליו ומפרש הכינוי אשר במלת עליו היינו על עין יהודה. ומלת את יבא ג"כ על הנושא (סוביעקט) בידוע. וכן להלן מ"ד 3.

לה 17) דברתי בימים קדמונים ביד עבדי נביאי ושראל וגוי עי רש"י, והנכון שיסובב על יואל וישעיה ומיכה

במ"ש בביאורי שם.

לט 14 (שנברים בארץ. ר"ל שיבדילו אנשים תמידים לזה להיות עוברים בארץ, גם יבדילו שיבדילו אנשים תמידים לזה להיות עוברים בארץ, גם יבדילו אנשים מקברים את (אצל) העוברים לקבר את הנותרים וגוי, ומפרש ועברו העוברים וגוי וקברו אותו המקברים וגוי ובזה תמהר הארץ.

29) אשר שפכתי וגוי. אשר כמו כי (כמ"ש בפיי ויקרא בי והוא כמו כי אחר לא במקרא, ולא אסתיר וגוי כי אם אשפוך וגוי (זאָנדערן), העבר שפכתי אחר העתיד אסתיר הוא ג"כ עתיד.

מא 1) רחב האהל, פיי גם מדד רחב האהל, ובפסוק בי מפרש זה. הוי"ו הוא לפירוש והרבה בן במקרא.

3) וימד איל הפתח שתים אמות פיי בעובי, והפתח פיי רחב הפתח שש אמות. ורחב הפתח שבע אמות, פיי הרוחב שאצל הפתח שבע אמות מזה ושבע אמות מזה נמצא עשרים אמה. כן הוא לפי תרגום השבעים.

6) בקיר אשר לבית לצלעות פיי הקיר היה אל הבית

וגם ממילא אל הצלעות.

(7) בי מוסב, מלת כי לדמיון היינו כמו. עמ"ש בישעיה מ"ט. וכן (פיי בסיס) התהתונה לתיכונה יעלה הוא יותר על כן העליונה לתיכונה פיי שהוא ביניהם.

8) שש אמות אצילה פיי שורש של הצלע.

ירן. (לא ירך. עצמו נתתיך מאומה מחזק

לוצאטו,

שך עוד יאהרי ת שבעי וע. והוא עונותיו

ותה הרב

בפסוק ג'י יה כעבור

ברים בסוף שנה לגלות אצמיה קרן אויל מרודך וידבר אתו ניאל טי-ולך בימי כורש

מטע התהום

15) ומדד ארך הכנין אל פני הגזרה אשר על אחריה, פיי אהר הבנין ואמר לשון נקבה כי נקרא ג"כ בפסוק י"ג בניָה, ולכן אמר ג"כ ואתיקיה.

16) שהי ף, כמו ספיה.

(20) עשוים וקיר, כמו בקיר, בומ"ף מתחלף.

(21 ופני הקדש, היינו קדשי קדשים כמו להלן 23.

26) וצלעות הבית, פיי גם להם היו תמורים וגם'

העכים הקורות היו להם תמורים.

מב 4) ולפני הלשכות מהלך עשר אמות רוחב וגוי, פי לפני הלשכות היה עשר אמות רוחב, ואחרי הלשכות לצד החצר הפנימית השאירו רחב דרך אמה אחת.

5) כי יוכלו אתיקים וגוי פיי שהאתיקים (גאלערעין) לקחו בנין מהם ומפרש מהתחתונות ומהעליונות, כי לא היי על עמודים רק שנקצר הבנין.

בפני הגדרת הגינה, היה שם גנה (12) דרך בפני הגדרת הגיה, ולפניה גדר קטן, לא גדר ההצר, וקראו גדרת הגנה.

כמו כל הנביאים כנראה מדבריו בכמה סימנים, וע"כ כתב רש"י
כמו כל הנביאים כנראה מדבריו בכמה סימנים, וע"כ כתב רש"י
פה כי בנין זה של יהזקאל היה ראוי להם כשעלו מן הגולה
מבבל ויהיה ג"כ גאולת עולם אלא שגרם ההמא וכמ"ש רז"ל
בברכות די א' ע"ש, אבל הרמב"ם ז"ל בהלכות בית הבחירה
פ"ב ה"ג ופ"א ה"ד ופ"ד ה"ג וה"ו כי שהרבה דברים בנו כוני
בית שני לפי סדרי יהזקאל כמו שנראה במסי מדות, אבל מה
שלא הבינו בדבריו (כי יהזקאל כבר מת) בנו על סדר בנין
שלמה, והובאו דבריו בתויו"מ בהקדמתו למסכת מדות.

שער המקדש החיצון פיי שער החיצון כמו (1 TE) להלן מ"ז 2 שער החוץ וגו'.

ואלמנה וגרושה וגוי כי הכהנים יתעלו למדרגה (22) ואלמנה וגרושה וגוי כי הכהנים יתעלו למדרגה יותר גדולה לעתיד לבא. וכל ישראל יהראו כהני הי (ישעיי ס"א). (21 9) אשר יבא שם נהלים, אולי צ"ל נהל ים

שיהיה כים.

17) וצפון צפונה וגבול המת פיי ולצפון של צד צפון יותר הלאה גם גבול המת יבא בארץ ישראל כמ"ש בזכריה טי-

0:

(18

רוצ"ד. ו

הוא גר

ושעיה

שבולם

בית שב

(רמב"ם

מח

ויותר בו

רנים כ

(29

(22

ע"ו 7.

דו דו דו דו דיינו ע עד סוף בספר ד התמיד וכמ"ש

בנבואר בית ש

הגלות נכון כ

הגלות אמר ל

ימידת הבית בסי מ 18) ואת פאת קדמה, וכן 19 ואת פאת תימנה עי (18 מצ"ד. ויותר נראה שצ"ל זאת פאת בזיין, כמו בפסוק 20.

במורה גר (22) ולהגרים הגרים בתוככם וגוי אף כי בתורה גר הוא גר תושב ואין לו הלק בארץ אבל לעתיד לבא אומר ישעיה י"ד וכלוה הגר עליהם ונספחו על בית יעקב הייכו שכולם יהיו גרי צדק. ולדברי רז"ל לא קבלו גר תושב בימי בית שני כי אין מקבלין גר תושב אלא בזמן שהיובל נוהג (רמב"ם הלי איסורי ביאה פ"ד ה"ז).

מה 22 ומא הזת הלוים וגוי עי מצ"ד וראיתו מעות. ויותר נראה שהמם נוסף כמו מאין כמוך ירמיה יי 6, וכן רעים מרעים, וכדומה הרבה.

(29) תפילו מנחלה, כמו בנחלה כי בומ"ף מתחלף.

# דניאל

י 20) וקרגא דכן ועיינין לה יפום וגוי עמ"ש בפיי תהלים ע"ו 7. ופיי כמו עינים כן פה יש לה.

ח 14 ח עד ערב בוקר אלפים ושלש מאות וגוי היינו שני אלפים וג' מאות ימים, והוא החשבון משנת קמ"ג עד סוף שנת קמ"מ למלכות יון שאז מת אנטיוכוס עפיפנוס כמבואר בספר החשמונאים שכל הימים האלה היו בצרה גדולה, אבל ביטול התמיד לא היה רק שלשה שנים וחצי כמבואר ביוסיפון לרומיים ונמ"ש להלן בסיי ט' וזמן עמידת שקוצים משומם היה רק שלש שנים לפי ספר החשמונאים.

בנואה הזאת שאחר שבועים שבעים הוא ימי גלות בבל ועמידת גנבואה הזאת שאחר שבועים שבעים הוא ימי גלות בבל ועמידת נית שני יבא הגלות הגדול שאנחנו בו לכלא הפשע וגוי ואחר הגלות יבא צדק עולמים ומשוח קדש קדשים, וזה הפירוש אינו נכון כי העיקר מן הגלות חסר מן הספר, ועוד קשה שהזמן ער הגלות אמר לו המלאך באורך ובפרטות וזמן הגלות עצמו לא אמר לו ולא זכרו כלל. גם החשבון שעשו הקדמונים על זמן עמידת בית שני הוא טעות שנלהצו לחשוב מלכות פרס בפני מנית ל"ד שנה והוא אינו אמת כאשר האריך כבר בזה האדומי בסי מאור עינים, וע"כ באו הכמים האחרונים ופרשו הנכואה

3"9

וגם

וגרי, לצד

עין) היו

גנה וגנה.

השני רש"י זגולה

רז"ל בחירה

בוני

ון כמו

בנין

מדרגה

חל יִם

של צד כמ"ש

הזאת על ימי ההשמונאים, אבל החשבון של שבועים שבעים, ת"צ שנים, לא עלה בידם, גם ההפרד בין השבועים שבעה עד משיח נגיד ובין השבועים ששים ושנים לא יבינו, על כן באתי לגלות החשבון הזה אחרי אשר בינותי בספרים שנים רבות בענין הזה. בראשונה צריך לרעת כי אין נכון בפי הקדמונים החושכים השבעים שנה שאמר ירמיהו משנה הראשונה לנבוכדנצר וכבוש יהויקים עד כורש, אך כי השבעים שנה הם נחשבים לחרבות ירושלים במ"ש דניאל פה (וכן ביוסיפום לרומיים) והם מהורבן ירושלים בימי צדקיהו בשנת י"ט לנבוכדנצר (מלכים ב' כ"ה) עד כורש, וכמו שנראה בסוף ספר דברי הימים, וכדעת רי יהודה הלוי באבן עזרא, ומה ששאל לו הא"ע מן הכתוב בזכריה אי בשנת שתים לדריוש "עד מתי לא תרחם את ורושלים וגוי אשר זעמת זה שבעים שנה" לא קשה כי תכונה שם כי השבעים שנה שאמר ירמיהו כבר כלו, ובאמת היו עוד יותר. וכן שם זי בענין הצומות ,,וזה שבעים שנה". כי לא תיכף קבלו עליחם הצומות אבל שבעים שנה כבה עברו. וכן יש ראיה מדברי מיגאסטינוס הפרסי (בנוסה מאור עינים מיטאסטינוס) שהובא במ"ע פי ל"א בהשבון שנות מלכי בבל אשר משנה הראשונה לנבוכדנצר עד מות בלשצר ע"י כורש חושב 89 שנה.

ועתה צריך לדעת זמן מלכי פרס, כורש לדעת אייזעביום (הובא במ"ע פי ל"ר) מלך שלשים שנה, אבל צריך לדעת כי אחרי מות בלשצר מלך שתי שנים עם דריוש המדי ואחר מות דריוש המדימלך לבדו כ"ב שנים כמ"ש מיגאסטינוס ואין לחשוב אחר ב בל רק 24 שנים אחרי מות כורש מלכו מלכי פרס לפי דברי אייזעביום שם 202 שנים. בס"ה 226, גם צריך ולדעת כי אייזעביום חושב לארתחשסתא הגדול הנקרא מימנון 40 שנים אבל לפי דברי מיגאסטינוס הנאמן יותר מלך 55 שנים, ונמצא יותר 15 שנים, לכן צריך לחשוב זמן מלכי פרם אחר נפילת בבל ומות בלשצר בס"ה 241 שנים. אחרי מות דריוש קאדאמאנס המלך האחרון לפרסיים מלך אלכסנדרם מוקדון ואחרי מותו היו מלחמות בין שריו ועד כי מלכו בית סעלייקום והחל בארץ הקדם חשבון מלכות יון הנמצא בספר החשמונאים היה אחת עשרה שנה, נמצא בסך הכל 252 שנים. אחרי כן החל השבון מלכות יוו (השבין הסעלייקידים). ולפי דברי ספר החשמונאים מת אנטיוכום עפיפאנום וכלו צרותיו בסוף שנת 149 למלכות יון, הבר לאחד 252 עם 149 עולה 401 שנים. חבר עליהם חסך 89 שנים

שהי וחם

מן כ שבע וורוש

לנבונ מלך וירבר

ירושו ולכן חי בי

אחר הזה ו

מלכור

ירושל העתיב

שלא הפרסי

הבטלנ דברי

אנטיוכ (ס' הר

משיח

דסיים ושבוע

ברית להלן

ומנחה בינסיפו

שקוצים

תתך ע

שהיו מן השנה הראשונה לנכוכדנצר עד כורש עולה 490 שנים והם שבועים שבעים עד מות אנטיוכום.

ועתה נבאר השבון הכתוב בפרטות באמרו ותדע ותשכל, מן מוצא דבר לחשיב ולבנות ירושלים עד משיח נגיד שבועים שבעה היינו מן הזמן שאמר ירמיה בשם הי כי בבל תפול וירושלים תשוב ותבנה והוא בשנה הרביעית ליהוקים וראשונה לנבוכדנצר עד משיח נגיד, המשיח הנגיד הזה הוא יהויכין מלך יהודה שהרים אותו אויל מרדך והכירהו למלך יהודה וירבר אתו מובות (מלכים בסופו) ומאז החלו היהודים לבנות ירושלים וצמח קרן בית ישראל כמ"ש בפיי יחזקאל כ"ם 21, ולכן כורש בפקודתו (עזרא אי) כותב שיעלו היהודים לבנות בית הי בירושלים חרי שירושלים העיר כבר היתה בנויה מחדש אחר שממתה זמן רב אך מכורש החל בנין הבית. משך הזמן הזה היה ערך זי שמטות כי נבוכדנצר מלך 45 שנים ובתחלת מלכות אויל מרודך החל נגידות מלך יהודה יהויכין (ושאלתיאל בנו נעשה לראש גולה בבבל כמ"ש בסדר עולם זוטא) ובנין ירושלים, ויבנו הלוך ובנה במשך ס"ב שמטות 434 שנים ובצוק העתים, ואהרי זמן זה יכרת משיה ואין לו (כמו ואיננו) היינו שלא יהיו עור משיחים בישראל כי עד הנה היו בישראל (בימי הפרסים וגם היונים כל עוד ארץ ישראל היה תחת מלכי מצרים הבטלמיום) נשואים מזרע דוד וכהנים מזרע אהרן כמ"ש בםי דברי הימים לפילון האלכסנדרי (מ"ע פי ל"ב) אבל על ידי אנטיוכום עפיפאנום נכרתו כלם וגם חוניו כהן גדול נהרג אז, (סי החשמונאים). והעיר והקדש ישחית עם נגיד הבא (שאינו משיח אך נגיד ממלכי הגוים) וקצו של הקדש כשמף ועד קין של המלחמה נהרצת העיר לשוממות (וכן דרך המקרא במה דסיים פתה). וזה עשה אנטיוכום בשנת קמ"ג למלכות יון, ושבוע האחד משנת קמ"ג עד סוף קמ"ט אז יגביר עם נגיד הבא ברית לרבים כי רבים נתנו למות נפשם בעד ברית אלהיהם (עי להלן בסיי י"א). והצי השבוע בשמטה חשבעים ישבית זבח ומנחה כי חשבית זבח ומנחה שלשה שנים וחצי כמבואר בינסיפום וכם׳ החשמונאים וכן יעמיד על כנף (ברום המעלה) שקוצים משומים, וכל הצרות האלה יארכו עד כי כלה ונהרצה תתך על האויב השומם, וזה היה לסוף שנת קמ"ם למלכות יון שאז מת אנטיוכום כנ"ל.

ישבעים, ובעה עד תי לגלות ין הזה. החושכים צר וכבוש לחרבות ם מהורבן בי כיה) וכדעת רי ב בוכריה ישלים וגוי י השבעים וכן שם וי בלו עליחם ויה מדברי ים שחובא הראשונה

ביום (הובא אחרי מות ש המדימלך בבל רק רי אייזעביום י אייזעביום ם אבל לפי 15 יותר א: ו בבל ומות מאנם המלך היו מלהמות הקדם חשבון עשרה שנה, ון מלכות יון כות אנטיוכוס חבר לאחד סך 89 שנים י 5) והודי נהפך עלי למשחית עימ"ש בפי קהלת הי ע"פ ועז פניו ישנא ולמ"ד למשחית לדמיון.

13) ושר מלכות פרס עמד לנגדי וגוי ולכן לא יכולתי לבא עד הנה כפיי המצ"ד. והנה מיכאל בא לעזרני ואני. נותרתי שם פיי אני כעת למותר אצל מלכי פרס ואין צורך עוד בי, כי מיכאל הוא שם במקומי, וע"כ כעת באתי אליך.

על אלה פיי על השרים הנ"ל.

יא 2) חנה עוד שלשה מלכים עומדים לפרם. וגוי, המפרשים האחרונים הנמשכים להשבון אייזעביום חשבו אותן אחר כורש, קאמביזעם בנו של כורש סמערדים מן המאגים, דריוש בונה הבית. ומה שנמצא בעזרא די בין כורש לדריוש מלך פרס אחד בשם אחשורוש ארתחששתא שבטל בנין הבית פרישו (וכן ביוסיפום) על קמביזעם, ואני בביאורי לעזרא הראיתי כי בעלם מעיניתם דברי מיגאסטינום ודברי הימים לפילון שהיה אחד ביניהם אחשורוש ארתחששתא בנו של דריוש המדי והוא בימל בנין הבית. גם סמערדים לא יחשב למלך כי מלך איזה חדשים בערמה ובמעות וגם יוסיפוס לא חשבו למלך. על כן הנכון הוא לחשוב השלשה קאמביזעם, אהשורוש המדי הנ"ל ודריוש בונה הבית. והרביעי הוא קסערקס בנו של דריוש הוא חיה עשיר גדול ובעשרו קבץ חיל גדול כהצי מיליאן להלחם בתוך ארץ יון, והוא אומרו יעיר הכל להלהם עם מלבות יון. וכיון שזכר המלאך את מלכות יון לא חשש עוד להזכיר מלכי פרם שהיו אחר זה כי אין כונתו להודיע לדניאל ממלכי פרם רק מקורות מלכי יון. וארבעה מלכי פרס שחשב היה רק לבא לזמן מלך הרביעי קסערקס שהוא החל המלחמה עם היונים בארץ יון ועל ידי זה עמד אלכסנדר מוקדון וכבש כל מלכות פרס, וממנו צץ הזדון אנטיוכוס. גם יש לפרש כי השלשה נחשבים כן: קאמביזעם דריוש בונה הבית ובנו קסערקס. ומ"ש על קסערקס והרביעי הוא בהחשב מן כורש. ואהשורוש המדי אינו בהשבון כי הושב רק העומדים לפרם.

וזרועים ממנויעמדו וחללו המקדש וגו (31) אמר וחללו כי היל אנטיוכום רק הללו המקדש אבל לא החריבוהו. (34) ובהכשלם יעזרו עזר מעט וגוי על ידי

החשמונאים.

עד עת קץ, כי עוד למועד פיי בנשיאת (35) החשמונאים אין עוד הקץ כי ימים עוד יעכורו עד עת קץ.

(40

ונמשך ני

שאחריו י ועל כן ד

הרומיים במקומו ונ

מצרים וב

בימי נירון יב 1)

כמו מלת המצ"ד ובי

חכתובים נתוב בספו

3 (7

שנים וחצי יום (כאשר

פסוק 11) נכואת הכ

אחר כלות

הר הזיתים

נולם. ולא

כמסי יוכזא

קנם ניש.

ר (7 ב החלוף הזה 18) א ת

מדיק. וכר: מתה אשתו (40) ובעת קץ יתנגה וגוי פה החל לדבר מן עת קץ ונמשך עד סיי י"ב ועד בכלל. ואולם לפי הנודע לנו מת אנטיוכום בשנת קמ"ט למלכות יון ולא הלך יותר למצרים גם המלכים שאחריו לא הלכו למצרים כלל ולא נתקיים כלל מכאן ואילך. ועל כן דעתי כי מלך הצפון הנזכר פה הוא מלך רומי כי הרומיים כבשו את כל ממלכות מלך הצפון של היונים ובאו במקומו ונקרא בעבור זה מלך רומי בשם מלך הצפון והם כבשו מצרים ובהם נתקיים גם פסוק מ"א.

44) ושמועות יבהלהו ממזרה ומצפון נתקיים בימי נירון קיסר הרומיים.

יב 1) ובעת ההיא יעמד מיכאל וגוי, יעמד פיי כמו מלת העומד, היינו שהוא יעמד להמליץ בעד ישראל כפיי המצ"ד ובעת צרה שתהיה אז לכל העולם ימלט עם ישראל הכתובים לחיים בירושלים (ישעיה די) וזה אומרו כל הנמצא כתוב בספר.

סי למועד מועדים וחצי, היינו שנה ושתי שנים וחצי שנה אז יכלו כל הצרות והם אלף ומאתים ותשעים יום (כאשר נחשב חודש העיבור ליהודים) מעת הוסר התמיד (פסוק 11) ע"י טיטוס. כי כבר נתבאר בפיי זכריה י"ג וי"ד כי נבואת הנביאים היתה אשר בעת מצור ירושלים ע"י הרומיים אחר כלות שלשה שנים והצי שצרו עליה (פסיקתא) ירד הי על הר הזיתים בזכריה שם וימהין כל הגוים וישראל יגאל גאולת עולם. ולא נתקיימו הנבואות בעבור הטא ישראל כמ"ש רז"ל נמסי יומא טי ע"ב אחרונים שלא נתגלה עונם לא נתגלה קצם ע"ש. ועמ"ש בפיי ישעיה ל"ד.

## דברי דימים א

ב 7) ובני כר מי עכר. היא עכן בחלוף למנ"ר, ועשה החלוף הזה כמו שמפרש עוכר ישראל.

18) את עזובה אשה ואת יריעות ע' מצ"ד והוא מרד"ק. ונראה שלכן אמר אצל עזובה אשה להורות שעזובה היתה אשתו אבל יריעות היתה רק פלגש.

בפי קהלת

ולכן לא עזרני ואני צורך עוד

לפרם. ביום חשבו זן המאגים, יש לדריוש בנין הכית א הראיתי פילון שהיה המדי והוא מלך איזה ולך. על כן המדי הנ"ל דריוש הוא יאן להלחם מלבות יון. הזכיר מלכי ממלכי פרם זיה רק לבא ה עם היונים כל מלכות בי השלשה נו קסערקם, ואהשורוש

מקדש וגו לא ההריבוהו. וגו' על ידי

פיי בנשיאת עת קין. במשך מלות היינו 42) ובני מרשה יש מפרשים כמו ובנו, כי מקודם אמר (42 מישע בכורו. אבי חברון עי רש"י, ולהלן אומר ובני חברון יש לתרץ כי העיר נקרא ע"ש חברון, ומקודם היה שמה קרית ארבע (יהושע י"ד 15).

ב 17) ובנייכניה אסיר שאלתיאל בנו, בתלמוד סנחררין ל"ז ב' משמע כי אסיר שאלתיאל הוא אחד (ולא כהרד"ק) ולדעתי אסיר נמשך למעלה ובני יכניה אשר חיה אסיר בבית האסורים.

לפין כי הם, מפסוק כ"ב (21 ל ק ה ת את מקניהם, מפסוק כ"ב בראה כי המעשה הזה קרה עוד בהיי אפרים והיו עוד במצרים והכונה כאשר ירדו אנשי גת למצרים (ולכן אמר לשון ירידה) לקחת את מקניהם של בני אפרים ואז הרגו לבני אפרים במצרים. ופיי אנשי גת חנולדים בארץ נתבאר בביאורי לשמות י"ב. ע"ש. דו 8) ושחרים הוליד וגוי מן שלחו אותם פיי אחר

ששלח בנט פטורין אותם היינו השים ובערא נשיו הוליד מן חדש אשתו בשדה מואב את יובב וגוי, אותם מוסב על הנשים כמו להם לבני ישראל יהושע א' 3) ונמצא לשון זכר על נשים גם בשמואל ב' כ' 3, בעבור השם נשים. מן כמו אחר כפיי רש"י ועמ"ש בשופטים ה'-

לא 21 מן השלשה בשנים נכבד, בהעהקתי תנ"ך ליהודית אשכנזית פירשתי שהוא היה הנכבד בין השנים הוא ובניהו בן יהוידע שזכר אהר זה. ויותר נראה שצ"ל בשנים בקמץ תרת הש"ין והכונה שהיה נכבד מן השלשה בעבור שהיה זקן מהם אבל בגבורה לא בא להם.

יה (3) המתה בלכתו, נמשכים ביהד כמו בלכתו המתה אל המת אבל לא היה עוד בחמת כנראה בפסוק טי כי תעו מלך המת שמע כי הכה וגוי, היינו ששמע מרהוק.

כ 1) לעת תשובת השנה לעת צאת המלכים, נראה שצ"ל המלאכים כמו בש"ב י"א היינו המלאכים ששלה דוד אל הנון לנחמו (למעלה י"ם 2) ואחר שנה לעת הזאת הלך יואכ.

(3) וישר, כמו ויסר בסמך שהסיר אותם ושם במקום מגרת עצים (זעגע פלאץ) ובחריצים שחופרים ברזל (אייזען גרובען) ובמגרות מקומות שמגררים הברזל (אייזענשנדערייא), ובשמואל בי י"ב 31 הנוסח וישם. והוא הנכון, ואולי וישר כמו וישם בהלוף למנ"ר. ועמ"ש בתהלים פ"ה.

אחל ובונח

ונתב

צחוק ובנב ואלכ

הנבי

0 מת

העל

למל היה

מנש

בבל מותוצ

200

כט 11) כי כל בשמים ובארץ לך הי כן צריך להיות נמשך ביהר. הממלכה והמתנשא לכל לראש יסובב ג"כ על מלות לך הי היינו שהממלכה והאדם המתנשא לכל להיות לראש היינו המלך או שאר ראשי העם כולם לך הי כי מידך הכל,

### הברי הימים ב

א 13) ויבא שלמה לבמה וגוי המ"ם של מלת מלפני אהל מועד מושכת גם פה כמו מלבמה, ועי רד"ק בשם רי יונה וכונתו בהלוף למנ"ר ואין צורך לזה.

ו מקוא, במלכים א' י' הנוסח ומקוה בה"א וכן הנכון, (16 ומקר שם פירושו, ע"ש.

ן 12) כי הא מנם ישב וגוי נתבאר במלכים אי חי ע"ש.

מן 8) והנבואה עדד הנביא, חכותב עשה פה
צחוק בלשון (וואָרט שפיל) בעבור כי עזריהו בן עודד היה הנביא
ובנבואתו חזק את כני יהודה, ועודד הוא לשון חזוק כמו יתום
ואלמנה יעודד (תהלים קמ"ו) וע"כ אמר שהנבואה שעודד וחזק
הנביא על ידה התחזק אסא.

כא 9) ויך את אדום וגוי נתבאר במלכים בי הי ע"ש. (20 נילך בלא חמדה הפך מן זקן ושבע ימים שהוא

כד 14) כלי שרת והעלות פי' כלי שרת בקדש וכלי העלות להעלות הקרבנות כמו להלן ויהיו מעלים עולות.

לג 11) ויבא הי עליהם את שרי הצבא אשר למלך אשור וגוי הוא לפי הנודע לנו כעת ע"י הפירת נינוה הוא היה אסר חדון אשר רצה לנקום בעד הרפת אביו וע"כ לכד את מנשה והוליכהו לבבל, כי אסר הדון היה אז בבבל בכבשו מרדך נלאדן אבל הי הושיע למנשה ונבו פלאסר אבי נבוכדנצר מלך נכל קשר עם מלך מדי על מלכות אשור והוא מלך בבבל והוציא את מנשה מבית כלאו וישב ירושלים למלכותו, ועל כן יאשיהו נכדו היה אוהב נאמן למלך בבל ונלהם נגד פרעה נכה כשהלך להלהם עמו כמ"ש להלן בסי ל"ה. ומ"ש במ"ב

אמר ן יש קרית

גלמוד ולא חיה

ק כ"ב מצרים ירידה) מצרים. ע"ש.

ליד מן

הנשים

וכר על

זו אחר

זי תנ"ך השנים בשָנִים ר שהיה

בלכתו זק טי כי זוק. זל כי ם, ם ששלה זלך יואב. זום מגרת גרובען) ובשמואל במו וישם ב"ג 29 על מלך אשור הכונה על נבו פלאסר ועמ"ש בעזרא 29 מ

לן 9) בן שמונה שנים ובמלכים ב' כ"ד הנוסה בן שמונה עשרה והוא הנכון כי אומר פה ויעש הרע בעיני ה' ועל בן שמונה שנים אי אפשר לומר כן:

בע נדו

180

The same

קי בקות

M. CO.

יב

W Ing

מהאביות

נמו ידנ

770

20 11

ככה אה

פיי אין

שרא עוד

5 (3

בחולם ב

נמו ביוה

האדיריב

חפצי בנ

אמיך וב

3 1

כאשר ת

שלא ינונ

4 (4

ומעשה

(14

3 11

נשיב כיו

העבי

#### השמטה

דביאל ה 1) בלשאצר מלכא וגוי המפרשים (עי קייל ודעליטש) עמלו מאד לחשות הספור הזה עם המסופר מבירוסי הכשדי, הובא בספר נגד אפיאן, אשר נרגל אסר התן נבוכדנצר הרג את אויל מררך והוא מלך אהריו, ואהריו בנו לאב אסר דך, ואחרי כן המליכו עם הכשדים אחד מהם (ולא מבית נבוכדנצר) בשם נבוניד ואותו נצח כורש וישלחי לקארמאניען. ודברי בירוסי אלה סותרים ג"כ דברי ירמיה בסיי כ"ז ועבדו אותו ואת בנו ואת בן בנו וגוי, אכן מיגאסטינוס (ובמ"נ מיטאסטינוס) הפרסי בספרו הנעתק לעברית במאור עינים להאדומי פל"א אף כי בכל ספרו כותב שהולך אחרי ספורי בירוסי, אבל בענין מלכי בבל כותב לפי הזכרונות בבית גנזי הספרים אשר בשושן אויל (או אמיל) מרודך מלך שלשים שנה, ריג אסר בנו הראשון שלש, לאב אסר דך בנו השני שש, בלשאצר בנו השלישי המש שנים ובלשאצר נהרג מכורש ודריוש המדי כוי. וכן יוסיפוס בקדמוניות שלו פרק יי כותב על דרך זה והוא קורא את ריג אסר בשם נרגל אסר שהוא היה בן אויל מרדך. ולפי הנראה לדעתי כי עם הכשדים המליכו את נבוניד על דרך מלך משנה למלכי זרע נבוכדנצר להנהיג את המלוכה בעבור כי בני אויל מרדך לא צלחו למלוכה כמ"ש בירוסי, אבל נכדי נבוכדנצר לא הודהו ממקומם רק נשארו במלכותם בבבל. ובלשצר נהרג כנ"ל בשתותו שכור כמו שמספרים ג"ב העראדאט וקסענאפאן וכן בירמיה נ"א 57 והשכרתי שריה וגוי.

בי כ"ד הנוסח בן ויעש הרע בעונו הי

בר המפרשים (דיקיו ל אסר התן נכונדנער ואדריו בנו לאב אסר חד מהם (ולא מנית וישלחי לקארמאטקי. רמיה בסיי כ'ו וענדו מינאסטינוס (ונט'ק ת במאור עינים להאדופי זרי ספורי בורוסי, אבל בבית גנוי הספרים אשר שים שנה, ריג אסר נני שבי שש, בלשאצר נוו מכורש ודריוש המדי מי. תב על דרך זה והוא קרא היה בן אויל מרדך. ולני את נבוטד על דרך פון את המלוכה בעבור מי מי רוסי, אבל נכרי נמינדנד תם בבבל. ובלשצר נדוג כ הערארט וקסענאפֿאַן

תהלים

ה 10) קרבם הוות ע' בא"ע ומ"ש להלן נ"ז 2 בזה.

ז 5) אם גמלתי שולמי רע וגוי, גמול בעברית יאמר

ג"ב לרוב על תהלת המעשה ואיננה כמו תשלומין שהוא מעשה
האחרון להשיב על הראשון, וזה אמרו אם גמלתי רע בתחלה
לאיש ששילם לי רע, היינו אם אני המתחיל אשר יהיה הוא
המשלם, ואם חלצתי עקרתי והזקתי בתחלה את צוררי בהנם,
ע" געזעניום במלת חלץ. שולמי מבנין הקל אף שלא נמצא
במקרא כמ"ש הא"ע.

יב 6) אשית בישעיפיח לו, מוסב על מ"ש למעלה עתה אקום יאמר הי, ויאמר הכתוב כי הי ידבר לכל אביון מהאביונים שנזכר למעלה אשית בישע להושיע לך, יפיח

מז 2) א מרת. כמו אמרתי והיוד נחסרה כמו מלכים ב' "ח 20 בהשוות עם ישעיה ל"ו 5, וכן במדבר י"א 15 ואם ככה את עושה לי נחסרה הה"א של אתה. טובתי בל עליך, פי אין מוטל עליך להטיב לי בעבור עבודתי אותך אך אעבוד אותך שלא על מנת לקבל פרס, כמו הקדושים בארץ.

3) לקדושים אשר בארץ המה ואדירי כל, כל בהולם כי נמשך למעלה. והלמ"ד של לקדושים הוא לדמיון כמו ביחזקאל י"ג 20, איוב וי 21 וכדומה. והכונה כמו הקדושים והאדירים על כל כן גם אני מכיר את הי לאדני. והוסיף לאמר חפצי בם להתהלך בדרכיהם. אבל אחר מהרו ירבו עצבותם בל אסיך וגוי כפיי המצ"ד.

ין 3) צרפתני בל תמצא זמותי בל יעבר פי, הכונה כאשר תבחן לבי וצרפתני בל תמצא אשר חשבתי רע בלבי שלא יעבר פי ואדם לא ידע.

4) לפעולת אדם בדבר שפתיך פיי ובמה שנוגע למעשה האדם כפי דבר שפתיך בתורה אני שמרתי ארחות פריץ שלא לילך בם אך תמוך אשורי במעגלותיך.

(14 ממתים ידך וגוי הנכון פיי הא"ע ע"ש.

יח 13) מנגה נגדו עביו עברו, צ"ל בערו כמו גש"ב כ"ב 13 מנגה נגדו בערו גחלי אש. והכונה על הברקים של העבים. 43) אריקם צ"ל אדיקם כמו בש"ב כ"ב 43. כא 13) כי תשיתמו שכם לברוח ולפנות שכם כמו ערף כי במיתריך תכונן על פניהם.

כב 4) יושב תהלות ישראל כמו קושב תהלות

ישראל כי גיב"ק מתחלף.

9) גול אל הי וגוי הכל מאמר הלועגים בפסוק שלפני זה וכן בתרגום השבעים.

כה 3) יבושו הבוגדים ריקם, צ"ל ישבו הבוגדים

ריקם בשורק (קבוץ) תחת השין, והעד מלת ריקם.

שלוחה (בראשית מ"ם) שפיי השבעים כמו אלה (לינדען בוים)
שלוחה (בראשית מ"ם) שפיי השבעים כמו אלה (לינדען בוים)
וכן פה הכונה על עצי אלות ומסכים אל הסוגר (פאראלעלע)
ויחשוף יערות וכבר כתבתי בפיי הושע חי כי פיי חלל הוא
נפילה לארץ כמו חללת לארץ נזרו (תהלים פ"ם) לארץ חללו
משכן שמך (שם ע"ד). וכן פה הכונה קול הי מפיל עצי אילות
לארץ ועי"ז ויהשוף יערות שנשארים בלי צללים והמה מגולים.
ועי הושע די 13 ואלה כי טוב צלה. וב היכלו כלו אומר
כבוד. פיי בכל העולם שהוא היכלו כמ"ש את השמים ואת
הארץ אני מלא ירמיה כ"ג 24.

10) הי למבול ישב, אחר שהציג המשורר לפנינו מעשה אלהים בגבורות גשמים בארצות החמות שכתבו ג"כ חכמי הגעאָגראפֿיע כי שם המטר נורא מאד כמו שטף המבול, אומר הי אחר המבול ישב על כסאו במנוחה וישב ה' מלך לעולם. הלמ"ד למבול כמו אחר כמו שפי בביאור ישעיה (וכן רש"י שם) זי 15 ע"פ לדעתו, וכן כתב געזעניום.

לב 6) לעת מצוא רק לשטף מים רבים נמשך ביחר. כאשר החסיד נמצא רק לשטף מים רבים ולא יכול לנוס ולהמלט אז יתפלל אשר אליו לא יגיעו אך יתיצבו כמו נד.

8) בדרך זו תלך, זו כמו אשר כמ"ש בשמות מ"ו, וכן כתב געזעניום. וכן להלן ס"ה 29 זו פעלת כמו אשר פעלת. לו 2) גאום פשע לרשע וגוי אין פחד אלהים לנגר עיניו היינו שהיצה"ר אומר לרשע אשר נגד עיניו בכל העולם אין דבר שיביא פחד אלהים כי הכל בדרך הטבע, וזה שאמר כי החליק אליו בעיניו שעושה כל דבר בעיניו חלק בלי שום שאלה רק דרך טבעי לא מעלה ולא מוריד.

שבפ ב וצ"ל

(6 den. 7

בעבור מהר

כזה, קויקאז כמ"ש

על הר הקטנים מד

הוא ג" 10

נאתנו מה

ייך 13

נ 5) לעשות

עקר חכ גלשון ל גלשון ל

כענין עוו לפניך ענ

ועולותיך לא אקח

לפי התור (א 6)

הצדק בדו מהדרין כ

למנלה על נקבור) מא 13) תמכת בי ותציבני וגוי, עבר אחר עתיד שבפסוקיי הקודמים הוא ג"כ עתיד וכן למעלה כ"ו 12.

מב 5) כי אעבור בסך אדדם, הדי השניה נוסף וצ"ל אַדם היינו שאעבור בסך גדול ממין האדם ועיי רש"י.

השועות פניו, מלת אלהי שבפסוק שאחר זה שייכת לפה, וצ"ל ישועות פני ואלהי כמו להלן בפסוק 12 ובסיי מ"ג 5.
עלי נפשי תשתוחח על כן אזכרך וגוי, פיי בעבור שאני זוכר אותך מארץ ירדן וחרמונים כשהייתי שם. מהר מצער פיי הא"ע והמצ"ד כן שם ההר, ולא נמצא שם כזה, אך לדעתי כי מחבר התפלה הזאת היה יושב בארץ קויקאז אשר לשם הגלו עשרת השבטים וגם כהנים ולוים הרבה כמ"ש במלכים לי י"ז ושם ההרים גדולים מאד, ועל כן אומר על הרי ארץ ישראל והרי הרמון מהר מצער היינו מההרים הקטנים, הר במקרא יאמר ג"כ על שלשלת הרים (געבירגע). מד 8) כי הוש עתנו מצרינו וגוי עבר אחר עתיד

הוא ג"כ עתיד ובן בפסוק 9 וע"כ אומר שם נודה סלה. 10 אף זנחת וגוי מלת אף נמשך לפסוק 18 כל זאת

באתנו ואעפ"י כן לא שכחנוך וגוי. אף כמו אף אם.

מה 3 הר ציון ירכתי צפון נתבאר בפי ישעיה יד 13 הכונה שהוא כמו ירכתי צפון מושב בני אלהים, ע"ש. נ 5) אספו לי חסידי כורתי כריתי עלי זבח פיי שידמו לעשות בריתי עמי ע"י זביחת קרבנות אלי, והוא טעות כי אין עיקר חפצי בקרבנות כמ"ש להלן בפסוק הי והלאה. חסידי הוא נלשון לעג ושחוק.

8) לא על זב היך אוכיחך יגוי, אוכיחך אין הכונה נענין עונש, רק הוא כמו להלן פסוק 21 אוכיחך ואערכה לפניך ענין הוראה ולמוד, והכונה לא אורך שתקריב לי זבחים ועולותיך שיהיו לנגדי תמיד. והכונה על עולות נדבה וע"כ אמר לא אקה מביתך פר וגוי ואינו מדבר כלל מן קרבנות חובה

לפי התורה שהם באו מתרומת הלשכה.

נא 6) לך לבדך חטאתי והרע בעיניך עשיתי למען

תצדק בדברך וגוי, רס"ג באמונות ודיעות מ"ד נדחק בזה ועי

סנהדרין ק"ז אי דרש רבא וכו, ולדעתי מלת למען חוזרת

למעלה על הסבה שעברה וכאלו כתיב למען זה היינו למען

(בעכור) שהטאתי ועשיתי הרע תצדק בדברך וגוי. למען יאמר

ג'נ על הסבה שעברה כמו הרבה במקרא. ועמ"ש בנחמיה וי 13.

נות שכם כמו

קושב תהלות

וסוק שלפני זה

ישכו הכוגדים

שון נפתלי אילה

ה (לינדען בוים)

גר (פאראלעלע)

פיי חלל הוא
"מ) לארץ חללו
מפיל עצי אילות
ם והמה מגולים.
לו כלו אומר
את השמים ואת

שורר לפנינו מעשה שכתבו ג"כ חנמי שטף המבול, אומר הי מלך לעולה. ישעיה (וכן רש"י

ם רבים נמשך ביהה.
יים ולא יכול לנוס
יתיצבו כמו נד.
"ש בשמות מ"ו, וכן
נ כמו אשר פעלת.
זין פהד אלהים לנגר
גד עיניו בכל העולם
ד המבע, וזה שאמר
בעיניו הלק בלי שום

+7

18) כי לא תהפוץ זבה וגוי מפשטות הכתובים נראה כונתו כי הי לא הפץ בקרבנות אך זבהי אלהים רוח נשברה וגוי על דרך דברי אסף למעלה בסיי ני לא על זבחיך אוכיהך וגוי לא אקה מביתך פר וגוי כי לי כל היתו יער וגוי האוכל בשר אבירים וגוי זבה לאלהים תודה וגוי וקשה איך יאמר הטיבה ברצונך את ציון תבנה הומות ירושלים (כי שלמה בנה הומות ירושלים מלכים אי גי אי. מי 15) אז תחפוץ זבחי צדק עולה וכליל וגוי מדוע בציון וירושלים יחפוץ בקרבנות? גם מבואר בדה"א ט"ו 40 וכן שם כ"א 29, 30 כי בכמה אשר בגבעון היה משכן של משה והקריבו שם כל הקרבנות לפי תורת משה ולמה תלה הכל בציון וירושלים? גם קשה על דברי אסף באמרו האוכל בשר אבירים וגוי הלא ה' אמר אל משה במדבר כ"ה את קרבני לחמי לאשי ריח ניהוחי תשמרו להקריב לי במועדו, וקרא את הקרבן לחמי ריה ניחוחי, וכן בנה כתיב בראשיה הי 21 וירה הי את ריח הניהוה, ואמר הי (ישעיה מ"ג) לא הביאת לי שה עולותיך וזבחיך לא כבדתני לא קנית לי בכסף קנה וחלב זבחיך לא הרויתני כי חפץ הי לכבדו בהם וכדומה הרבה בתורה ונביאים. ורבים מחכמי ישראל נבוכים בענין הקרבנות, ועל כן באתי לגלות סוד הקרבנות האמיתי כפי ששאבתי אותו מספרי הקדמונים בישראל ובעמים, ואומר: הקרבנות היו על שני דרכים, האחד שבא הקרבן על חטא האדם ואשמתו להי נפש תחת נפש על דרך הכתוב באיוב ב' 4 עור בעד עור וכל אשר לאיש יתן בעד נפשו ובמיכה וי 7 האתן בכורי פשעי וגוי זכן ויקרא י"ז כי נפש הבשר בדם היא ואני נתתיו לכם על המזבה לכפר על נפשותיכם וגוי. הדרך השני שהיה הקרבן מתנה ומנחה לה' ולא בא על חמא כלל ונקרא זבחי צדק. ומנחות כאלה החלו עוד ע"י קין והכל שהביאו מנחה להי (בראשית די) זה מפרי האדמה (שאין בהם נפש תהת נפש) וזה מבכורות צאנו ולא נזכר שם שבנו מזבח ופרי האדמה לא יובא למזבח וכהנים לא היו שם כמו אצל פירות בכורים במקדש, ועל כן נתבאר שם בביאורי כי הענין היה כמו אצל אברהם ולום שכבהו המלאכים בלחם ובשר ויין כמו שאנהנו מכבדים אדם נדול זעשיר בכואו אלינו אף כי בביתו יש לו כל טוב אבל בבואו אלינו צריכים אנו לכבדו במה שיש לנו, וכן הי בבואו בגילוי

72

למנ עצם

ומל

市市

ניחו מהיי הרכ

בבוא אותם

כשה גהכינ

דרך ממנו

לשעי

באו שנקר

כו ש

מגיני

כנמצ הצדיי

עליון אל ט

בפי ;

נתחת הקרבנ

הניחור להקרי

וכלול

מדק ונ

את ציי

ובלבוש נברא לשעתו כמ"ש חרס"ג והרמב"ן) אל קין והבל למטה בארץ בדמות אדם עשו זאת לכבודו ואף כי הי מצד עצמו הוא כמאמר אסף אם ארעב לא אמר לך כי לי תבל ומלואה אך בבואו אלינו בגילוי בצלמנו כדמותינו צריכים אנהנו לכבדו כמ"ש כבד את הי מהונך (משלי גי 9). ועל יסוד זה באו גם הקרבנות על האש אשר על המזבה לריח ניחוח לה' כמ"ש ישעיה שם וזבחתך לא כבדתני. ואולם ענין הריה ניחוח ולהם הי שנזכר בתורה הוא סוד נורא מאד (עיי ברעיא מהימנא פי פנחם ובביאורי הגר"א מווילנא ריש פי וירא ובדברי הרמב"ן במקומות רבים) כי אמונת הקדמונים היתה כי המלאכים בבואם לארץ הם אוכלים ושותים כמו אצל אברהם ולוט שכבדו אותם בלחם ובשר וזה הוא בכואם בגופים בדמות אדם, אבל כשהם באים לארץ רק בתור רוחות מפשטים (גייסטער) אז נהנים מריהות טובות וביותר מריה בשר ודם על האש על דרך שאמרו במסי ברכות מ"ג ב' איזה דבר שהנשמה נהנה ממנו ולא הגוף זה הריה ועי בדברי הרמב"ן ויקרא י"ז ע"פ לשעירים עוד דברים רבים מספרי קדמוני הגוים. ועל יסוד זה באו לעמים הקרמונים הקרבנות אל המלאכים שרי האומות שנקראים אלחים גם במקרא (געטטער), בעבור כי השרים הם מגיניהם ופטרוניהם זבחו להם קרבנות לריח ניהוה להם בהאמינם כי שריהם הם בהיכליהם או בכנסיותם בתור רוחות מפשטים כנמצא בספרי קדמוני הגוים. (עמ"ש בפיי דברים די 19) אכל הצדיקים והמשכילים בדורות ימי קדם זבחו קרבנות רק לאל עליון (וכן בני ישראל לפי מצות אל עליון בתורתו) כי גם הי אל עליון אף שהוא מצד עצמו כפי שהוא באמת בשמים אומר בפי אסף האוכל בשר אבירים וגוי אבל בבוא הגילוי שלו לארץ נתור רוח מפשט ומגבל ונקרא בלשון החכמים שכינה נתהתונים, במקום המכון לשכינתו הפץ בריה הניחוח של הקרבנות לכבדו בהן, והוא שנאמר אצל נה וירה הי את ריה הניחוח ואומר על קרבן התמיד קרבני לחמי ריה ניחוחי תשמרו להקריב לי ואמר הכתוב (דברים ל"ג 10) ישימו קטורה באפך וכליל על מזכחך. ומעתה יובנו פה הכתובים בנקל כי ה' מצד עצמו כמו שהוא בשמים לא יהפוץ זבה וגוי אך בציון וירושלים ששוכן שם גילוי שכינתו בתור רוח מגבל אז יחפוץ זבחי יצדק ופרים על מזבחו לריח ניהוח, ורוד מבקש הטיבה ברצונך את ציון וגוי אף כי היו במות בימי דוד והבמה הגדולה עם

בתובים נראה רוח נשברה בחיך אוכיהך וגרי האוכל ז איך יאמר בי שלמה בנה פוץ זבחי צדק בקרבנות ? גם בבמה אשר הקרבנות לפו גם קשה נול הי אמר אל ניהוהי תשמרו יח כיחוחי, וכן זכיחות, ואמר ה' יך לא כבדתני וכי כי הפין הי ורבים מהכמי אתי לגלות סוד הקדמונים בישראל בים, האחד שנא ת נפש על דרך לאיש יתן בעד וכן ויקרא י"ו כי המזבה לכפר על מתנה ומנחה לה' וכחות כאלה החלו שית די) זה מפרי מבכורות צאנו ולא ובא למזבח וכהנים ש, ועל כן נתבאר אברהם ולום שכבהו מכבדים אדם נדול כל מוב אבל בבואו וכן הי בבואו בגילוי משכן הי בגבעון אבל השראת השכינה לא היתה שם כמו בציון וירושלים אחרי כן כי ארון העדות אשר ה' שוכן עליו על הכפרת לא היה בהם מיום נחרבה שילה ונשבה ארון הקדש, ואה"כ בא לעיר דוד הוא ציון ולא היו הכרובים עליו ולא היה עם המשכן ביחד אך בבית שלמה נשלם הכל וכבוד ה' מלא את הבית וה' אמר לשכון בערפל במלכים א' ה'. ורק לפעמים היה גילוי השכינה גם בגבעון ובבמות כנראה בכתוב.

מיני בי מינה ברצונך את ציון וגו' בא"ע הקשה הלא אז לא נודע עדיין כי ציון הוא המקום הנבחר רק לעת זקנת דוד. וע"כ אמרו איזה הכמים שזה נוסף בגלות בבל, אבל הקושיא היא בטעות כי דוד הביא הארון לעיר דוד קודם הטא בת שבע והקריבו שם קרבנות (דה"א ט"ז) ודוד רצה לבנות לו בית שם סיי י"ז, ואחרי כן לימים רבים חטא בבת שבע שם סיי כי. כי מעיר ציון היה ידוע להם מקדם כאומרו בתהלים קל"ב הנה שמענוה באפרתה מצאנוה בשדי יער. רק באיזה מקום בירושלים לבנות הבית לא נודע אז אך כאשר דוד בנה מזבה לפי דברי המלאך בגורן ארנן ויעל עולות וה' ענהו באש אז נודע המקום הפרטי בציון ויאמר דוד זה הוא בית האלהים גוי שם כ"א ל"א וזה היה לעת זקנת דוד.

בז 2) עד יעבור הוות ע' בא"ע שפי' מלשון (נהמיה ני 6) הוה עליהם למלך (בל"א ווערדען) ופי' ענין מקרה, ולי נראה בעבור שהפעל הזה מורה השתנות והתהפכות וע"כ מורה ג"כ כמו בלשון אשכנז (איבער קעריניש), וע"כ הוה במקרא הוא ג"כ שבר ואסון (אונגליק) וכן הוות. והוא ג"כ מהשבות רעות הפוכות כמו קרבם הוות למעלה ה' (פרעפעל). בעבור שהכל הוא איבערקערניש ומזה בתלמוד הויות דרב ושמואל, הוי בה, והוינן בה היינו שהפכו בענין זה לפרשו הימב. וכן בלשון היחודים עד היום ,,ער מאכם הויות" על השתנות והתהפכות המעשים.

לכוע שרש פלם (3 המוד בא רץ המס ידיכם תפלסון, שרש פלם בעברית הוא ענין התוך כמו בתלמוד בבא קמא י"ט ע"ב ופלסיה לסלא וכן נקב מפולש כי זסשר"ץ מתחלפים, וכן בלשון ערבי הוא ג"כ (שפאלטען צעררייסען) כמ"ש לעווי, ועל כן האבנים למשקל אשר הם התוכים ומסותתים נקראים (משלי ט"ז) פלס, ומזה להלן ע"ה 50 יפלס נתיב לאפו יהתוך נתיב בעולם לאפו, וכן במשלי די 26 פלס מעגל רגלך להתוך דרך לרגלו (ומ"ש

שם הי 6 ומענלותיה לנגד מה ר 13) וא (10

של קוצים הבנים של קטנים יש הי בלחלוו ט"ט 7 נו ענין יובש

נט 0 נמו להלן ס 6)

ונראשית

נפסוק 3 נמ"ש בכ

10) ז 12) ז הלא אתו

למטה הז נצבאותים

ייש אומו ני'ן במל סב

נמע ש נמפעלו

הסיד מישלם לר ישלם לר מי הקדי

סח ארץ ישו

קול הוא

לא היתה שם כמו אשר הי שוכן עליו זה ונשבה ארון הקדש, כרובים עליו ולא היה הכל וכבוד הי מלא

א' ה'. ורק לפעמים ראה בכתוב.

ון וגו' בא"ע הקשה

קום הנבחר רק לעת

נוסף בגלות בבל, אבל

לעיר דוד קודם הטא

ודוד רצה לבנות לו

הטא בבת שבע שם

קדם כאומרו בתהלים

ישדי יער. רק באיזה

ושדי יער. רק באיזה

וא אך כאשר דוד בנה

עולות וה' ענהו באש

זה הוא בית האלהים

צ"ע שפי מלשון (נחמיה ולי ופי ענין מקרה, ולי ופי ענין מקרה, ולי ת והתהפכות וע"כ מורה ז), וע"כ הוה במקרא הוא ה"כ מהשבות רעות (פרעפעל). בעבור שהכל דרב ושמואל, הוי בה, פרשו הימב. וכן כלשון על השתנות והתהפכות על השתנות והתהפכות

ת פל סון, שרש פלס בבא קמא י"מ ע"ב ופלסיה תהלפים, וכן בלשון ערבי מ לעווי, ועל כן האבנים נקראים (משלי מ"ז) פלס, יהתוך נתיב בעולם לאפו, להתוך דרך לרגלו (ומ"ש

שם הי 6 ארה חיים פן הפלס יסובב על הזרה שהיא לא תפלס זמעגלותיה נעו כוי), וזה אמרו פה חמס ידיכם תהתכו בארץ לנגד מה שנאמר באנשי המבול כי מלאה הארץ חמס (בראשית נ 13) ואתם מוסיפים וחותכים ההמס בעומק הארץ.

מל כם רם יבינו וגו', ידמה הרשעים לאטד הוא אילן של קוצים ודרדרים והענפים שלו יקרא סירות כמו סירים והם הבנים של הרשעים, ואומר בטרם יבינו סירותיכם בעוד הם קטנים ישער אלהים (שבפסוק 7) את האטד כולו בין שהוא עוד הי בלחלוחות שלו כין שהוא נתיבש ונחרה, הרון כמו להלן ס"ט 7 נחר גרוני ובאיוב לי ועצמי חרה מני חורב שפיי רש"י ענין יובש. שני פעמים כמו באים לדמיון גמור וכן כמוך כפרעה (בראשית מ"ד 18) כמוני כמוך (מלכים א' כ"ב).

נט 10) אלהים משגבי אלהי חסדי שייכים ביהד נמו להלן בפסוק 18, וכן צ"ל עזי ביו"ד כמו שם.

ם 6) נתתה ליראיך וגוי עבר אחר העתיד הקודם נפסוק 3 תשובב לכו (וכן בפסוק 7 למען יחלצון) הוא ג"כ עתיד נמ"ש בכמה מקומות.

10 עלי פלשת וגוי צריך להיות כמו להלן ק"ה 10 ע"ש. 12 הלא אתה אלהים שייך למעלה מי נחני עד אדום הלא אתה אלהים? וה"א השאלה אשר במלת הלא שייך גם למטה הזנחתנו ולא תצא בצבאותינו? לא כן, לא זנחתנו ותצא נצנאותינו.

סא 8) הסד וא מת מן ינצרוהו, נדחקו במלת מן, ויש אומרים כי היה כתוב בצד הספר בגליון מ"נ היינו מלא נו"ן נמלת ינצרוהו ומעה הסופר וכתבו בפנים ועשה מן.

סב 13 ולך אדני חסד כי אתה תשלם לאיש כמעשהו כמאמר המשורר בשיר יגדל גומל לאיש חסד כמעשהו כמפעלו יתן לרשע רע כרשעתו (והמפרשים איש הסד כמו איש הסיד טועים והראיה בסוגר יתן לרשע רע), כי אף שהקב"ה ישלם להצדיק כמעשהו עכ"ז הוא הסד כמ"ש באיוב מ"א 3 מי הקדימני ואשלם וגו' לפי המדרש.

סח 12 חם אדני יתן אמר המבשרות צבא רב שיבא על ארץ ישראל, ואמר לשון נקבה על הקולות המבשרות ואף כי קול הוא לשון זכר אבל ברבים יאמר לפעמים לשון נקבה בעבור השם קולות, ועי דוגמא לזה בביאורי לשמואל בי י"ז 13.

14) כגפי יונה הוא כנסת ישראל המשולה ליונה שנהבקת בבת זוגה כמ"ש רז"ל, נהפה בכסף וגו' מן השלל שבפסוק שלפני זה:

מלכים בה כאשר הי יפזר בה מלכים בה כאשר הי יפזר בה מלכי (15 העמים תשלג היונה היינו שתהיה לבן כמו שלג בחשך צלמון

כי היא נהפה בכסף.

26) הר אלהים הר בשן! ומפרש הר גבנונים הר בשן היינו שהר בשן הוא הר גבנוגים הר גדול (חר הוא בל"א געבירגע), ומלות הר אלהים הר בשן הם ביחם הקריאה (וואָקאטיה) שקורא להר אלהים הוא הר ציון שהוא הר מצער ולמעלה מ"ב וחר בשן שתוא הר גבנונים הר גדול לשמוע דבריו, ומתהיל בתחלה לדבר אל הרים גבנונים למה תרצדון וגוי מחמת קנאה ולא יועיל לכם כי החר אשר חמד אלהים לשבתו ישכון לנצח אף כי מצער הוא, ומפרש בפסוק 18 איכות שכינתו רכב אלהים וגו' אדני בם, עד כאן אל ההרים הרמים, ואח"כ מתחיל לדבר אל הר אלהים הר ציון: סיני בקדש! ביהם הקריאה, שם זה הוא בהתנגדות אל הסיני אשר במדבר, אבל הר ציון הוא סיני בארץ הקדושה. ואומר אליו עלית למרום נתעלית למרום על ידי שכינת אל, שבית שבי הוא משל כמו גבור במלחמה ומפרש לקחת מתנות באדם, כי כל המתנות מהי אל בני ארם הם באים ע"י הר ציון ובית מקדשו כמו שאמר שלמה בתפלתו וכמ"ש מי יתן מציון ישועת ישראל למעלה נ"ג 7 וכן יברכך הי מציון (להלן קכ"ח וקל"ד). ואף סוררים וגוי וגם לקחת יה אלהים לשכון

22) קדקד שער עמ"ש בשופטים הי ע"פ מראש פרעות אויב כי האויב במלהמתו שערות ראשו בלי סדרים אך פרועי וע"כ קראו פה קדקד שער.

24) תמחץ רגלך בדם, ובתרגום השבעים והסורי תרחץ כמו למעלה נ"ח י"א. ואולו למנ"ר מתחלף.

מהיכלך כמ"ש (30) מהיכלך, שייך למעלה פעלת לנו מהיכלך כמ"ש למעלה בפסוק 16, על ירושלים כמו אל ירושלים והוא מאמר בפני עצמו.

מחרו זו רומי שבל מעשיה נכתבין בקולמוס אחד, (קנה כמו קולמוס שריבפעדער), ונראה לי שכונו אל המסופר על יולים קיסר שנצח האויבים בסוריא ובפנטוס בפעם אחת ויוליאוס

ל המשולה לווגה בסף וגו' מן השלל

הי יפזר בה מלכי שלג בחשך צלמון

חר גבנונים חר נשן יול (הר הוא בליא הקריאה (וואָקאטיה) מצער (למעלה מ'נ שמוע דבריו, ומתחיל ון וגוי מהמת קנאה לשבתו ישכון לנצח שכינתו רכב אלהים ואח"כ מתחיל לדבי הם הקריאה, שם זה ל הר ציון הוא סיני נתעלית למרום על בור במלחמה ומפרש אל בני ארם הם באים ה בתפלתו וכמ"ש מי וכן יברכך הי מציון לקחת יה אלהים לשנון

הי ע"פ מראש פרעות בלי סדרים אך פרוני

יגום השבעים והסורי מתחלף. לת לנו מהיכלך נמ"ש ירושלים והוא מאמר

במסי פסחים קי"ה ע"נ וולמוס אחד, (קנה נמו אל המסופר על יולים אל המסופר על יולים המשם אחת ויוליאום

כתב לרומי על אודות הנצחון בזה בשלש תיבות: באתי, ראיתי, נצחתי, (veni, vidi, vici) והוא אומרם שכל מעשיה נכתבים בקולמום אחד היינו רק בשלש תיבות.

םם 16) ואל תאטר, כמו תאטם ולמעלה נ"ה 5) כי

למג"ר מתחלף.

(23) ולשלומים פי לאנשי שלום. כמו לחלן ע"ג 3 שלום רשעים מלת אנשי יחסר במקרא.

עג 4) ובריא אולם עי ברש"י וא"ע, ובאמת הוא מלשון נמצא בתלמוד מאי אולמא דהאי מהאי וכן גבר אלים, לשון הווק.

עד 19 עד (כמו במ"א י"ד 61 ויתן את ישראל לחית נפש תורך, הלמ"ד הוא למד הפעול 61 ויתן את ישראל לחית נפש תורך, הלמ"ד הוא למד הפעול כמו את וחית נפש הוא כפול כמו אדמת עפר דניאל י"ב וכדומה +

ען 5) אדיר מהררי מרף כמו אשר בהררי מרף כי היתו מרף מקומם בהרים המכוסים ביערות (וזהו ממרף בני עלית בראשית מ"ט שעולה סן הטרף בעמקים להרים) והאדיר ביניהם הוא האריה מלך שבחיות והש"י נמשל לאריה במקרא הרבה.

7) נרדם ורכב וסוס פיי כמו רכב כן סוס, שני ווין כמו שני כפין לדמיון.

ו 8) מאז אפך כמו מעז אפך, להלן צ' י"א אהה"ע מתחלף

11) כי המת וגו', מלת כי פה כמו אשר (דאסס) והכונה למען אשר חמת אדם תודה לך ולא תעמוד נגד עז אפך אך תהיה שקטה (בפסוקים הקודמים) על כן שארית המות תחגור פי ככל החמות באין שארית תחגור בקומך למשפט להנקם מאנשי חמה וע"י זה יבאו להודות לך. ענין הודאה פה הוא כמו נתלמוד מודים חכמים לרבי מאיר וכדומה היינו שמודים לדבריו ואין מחלוקת עוד. וע" פיי הכתוב הדומה לזה בביאורי לדברים מ"ו 11.

עז 11) ואומר חלותי היא שנות ימין עליון
פיי תפלתי היא אשר ימין עליון תשנה ותבא פעם שנית כמי
נימי קדם והוא כמו למעלה ע"ד 11 וימינך מקרב חיקך כלה.
פכ 7) אכן כאדם תמותון וכאחד השרים תפלו עי
רש"י בשם המדרש כאחד השרים של מעלה ויסובב על המסופר

בפרקי דר"א על נפילת השטן וסיעתו וסוד הנפילים בספר בראשית סיי זי והרבה מזה בספר היובלים.

פה 2) רצית הי ארצך וגוי הנכון לפרש שהוא דרך התנאי והבקשה (אָפטאטיף) הלואי ורצית וגוי כמו שפיי רש"י והא"ע באיכה אי ע"פ הבאת יום קראת, ועמ"ש שם.

14) וישם לדרך פעמיו, יש מגיהין וישר, ואין צורך להגיה כי וישם כמו וישר, כי למנ"ר מתחלפים, וכמ"ש בדה"א כי 3 שבא שם מלת וישר במקום וישם ע"ש.

פט 20) אז דברת, אז פיי בימי קדם כמו נכון כסאך

כואו.

38) כירח יכון עולם ועד יש מגיהים בקמץ תחת הוי"ו וסגול תחת העי וממשיכין ביחד עולם ועד וסובב על הירח וכן בשחק נאמן על הירה, בשם ה"ר קאפילי מלמד ביאססי.

היינו מה עלתה לו בסוף כי נזרו נחל וכסאו נפל לארץ והכונה היינו מה עלתה לו בסוף כי נזרו נחל וכסאו נפל לארץ והכונה במלת משיח על כלל זרע דוד ונתמלא בצדקיהו ויכניה, ומחבר התפלה הזאת לא בא בחייו לראות התשובה על שאלתו, ואולם אחרי מותו באה התשובה על שאלתו כי הי הראה כי אשר נשבע לדוד לא כזב בשבועתו כי יכניה בעצמו הרים אותו אויל מרדך ויתן את כסאו מעל כסא המלכים אשר אתו בבבל וידבר אתו טובות (מ"ב בסופו) היינו שהבטיח לו לשלוה בני ישראל הפשים ומאז והלאה ההלו לבנות ירושלים כמ"ש בפיי דניאל מי ע"ש.

ק 3) הוא עשנו ולא אנחנו כן הוא באל"ף לפי הכתיב, עי מצ"ד שפי הוא גדלנו והרים אותנו כמו ישמח ישראל בעושיו וכן דברים ל"ב הוא עשך ויכוננך וכן בירמיה ל"ג ה' עושה על ירושלים, ולפי פירוש זה גם הכתיב הוא נכון שהכונה הוא גדלנו אבל לא אנחנו בכחנו ועצם ידינו, ע"ד הכתוב דברים ה' 18 17 ע"ש.

קד 6) תהום כלבוש כסיתו, פיי עשית אותו לכסות כמו לבוש על הארץ כי מתחלה התהום כסה את הארץ עד שאמר הש"י יקוו המים אל מקום אחד וגוי כמ"ש בפ' בראשית.

14) מצמיה הציר לבהמה ועשב ג"כ לה, לעבודת האדם כדי שהבהמה תהיה לעבודת האדם להוציא להם מן הארץ.

רני בהי

ו (32) ני בעת או יריקו

שנת תרי ארץ חזק קו 3

סוף בדר קח: ע"ש

קם 1 שהנושה : הכל. ינקי

קטז פיי עוד כ:

האלה שדנ לו ה" ליש נמו בחפש

למוסרי) כק

מה אשיב קים

סיכוב מלש

מפראכע) זטלנית כזר

קכח .

(4 57

יאה כמו ני אם אין

אשר וש כ

נפש (6 ה במלת ח

ומסרום בל

ילים בספר בראשית

לפרש שהוא דרך וי כמו שפיי רש"י. יש שם.

ין וישר, ואין צורך פים, וכמ"ש בדה"א

ים כמו נכון כסאך

יהים בקמץ תחת. לם ועד וסובב על ו"ר קאפילי מלמד

' פיי סוף משיהך נפל לארץ והכונה קיהו ויכניה, ומחבר על שאלתו, ואולם הי הראה כי אשר ימו הרים אותו אויל זר אתו בכבל וידבר לשלוה בני ישראל כמ"ש בפיי דניאל

כן הוא באל"ף לפי ם אותנו כמו ישמה ויכוננך וכן בירמיה כם הכתיב הוא נכון ם ידינו, ע"ד הכתוב

עשית אותו לכסות כסה את הארץ עד כמ"ש בפ' בראשית. וב ג"כ לה, לעבורת ים להוציא לחם מן

לושמש ידע מבואו כמו יעד מבואו או שצ"ל (19 ידע בהירק העי"ן כמו באיוב ל"ט 12 יִדעה השחר מקומו.

(32) המבים לארץ ותרעד יגע בהרים ויעשנו, ני בעת רעידת הארץ בעבור שתקיא האש מקרבה כמ"ש החוקרים אז יריקו בחזקה ההרים מוריקי אש כידוע. וכן היה בשנה זו שנת תרס"ו (1906) שהר פעזוף זרק אש בחוזק והיתה רעידת ארץ חוקה בקאליפּאָרניען.

קו 3) ממזרה וממערב מצפון ומים, הוא ים סוף בדרום ארץ ישראל.

קח 12) הלא אלהים וגוי נתבאר למעלה בסיי סי

קט 11) ינקש נושה לכל אשר לו כמנהג עד היום שהנושה בא ושומר המשפט מכה בתוף לקבץ אנשים ומוכר הכל. ינקש ענין הכאה כמו דא לדא נקשן (דניאל הי).

קטז 10) האמנתי לי אדבר אני עניתי מאד, פיי עוד כאשר עניתי מאד ביסורים האמנתי כי אדבר הדברים האלה שדבר לפני זה אתהלך לפני הי בארצות החיים וע"כ היה לו ה" לישועה כי הבומה בה' הסד יסובבנו, ואני אמרתי בהפזי כמו בהפשי (זמשר"ץ מתחלף) מן היסורים (כמו להלן 16 פתחת למוסרי) כל האדם כוזב כי לא עזרו לי כלל כמו למעלה ל"ה 12 אך מה אשיב להי כל תגמולוהי עלי הוא גמל לי הסדו ויושיעני.

קים 61) הבלי רשעים עודוני, געזעניום פיי ענין סיבוב מלשון עמיאָפיע שהיא ג"כ מלשונות בני שם (סעמימשע שפראכע) ולי נראה שהוא כמו עותוני בפסוק 78 להלן כי דטלנ"ת מתחלף.

קכח 4) הנה כי כן יברך וגוי, כיכן הוא כמו ככה, נמ"ש בישעיה מ"ט 25 ע"ש+

קל 4) כי עמד הסליחה למען תורא כמו תַעְבֵּד, יראה כמו עכודה במקרא, ועמ"ש בביאור נחמיה אי והכונה כי אם אין סליחה, החוטאים מתיאשים, ועוזבים את הי אבל

נאשר יש סליהה עודם מבקשים את ה' ועובדים אותו. 6) נפשי לאדני פיי תוחיל להי שיסובב על פסוק שלפני זה במלת הוחלתי. משומרים לבקר שומרים לבקר פיי יותר מן השומרים בלילה עד הבוקר שהם שומרים היינו מיחלים על הבקר.

12

שומרים חשני לשון המתנה וייחול כמו בברכות ג' ע"א ושמר לי על הפתח וכדומה.

קלט 17) ולי מה יקרו רעיך אל, בגמרא סנהדרין
ל"ה ע"ב נמצא אמר רב אדם הראשון בלשון ארמי ספר שנאמר
מה יקרו רעיך אל (כי פרשו הסימן הזה על אדה"ר), הכונה
לדעתי כי יקר בלשון עברי הוא כמו בלשון אשכנז (טייער)
אבל פה הכונה שהם כבדים להבין ולחשיג והוראה הזאת יש
לה בלשון ארמי, ויש כתבו רמז לזה כי ראשי תיבות של מה
יקרו רעיך אל היא ארמי,

יקרו דעין אל הא היא המשבתי לספור אותם, ועודי עמך (18 מקיצותי, מן מהשבתי לספור אותם, ועודי עמך עוד אני עמך לספור רעיך כי אין מספר להם.

קמא (5) יה למני צדיק המד וגוי פיי לו יהלמני צדיק המד היינו צדיק שעושה המד (הוא בהתנגדות אל פועלי און שבפסוק שלפני זה) ויוכיחני, שמן ראש הזה אל יני (ימנע) ראשי לקבלו, דימה הדברים לשמן כמו הרבה במקרא. \*) כי עוד פי' כי אם עוד יקבל (כי אחר שלילה הוא כמי כי אם (ואָנדערן) כידוע). אך תפלתי הוא בעבור רעותיהם של אישים פועלי און, ובפסוק 6 הומיף לאמר כאשר בא במשפט לפני שופטיהם והשופטים שמעו אמריו וטענותיו כי נעמו והצדק אתו נשמטו ממנו והתחבאו במקומות הסלעים, והרשעים לא הדלו מעשיהם ועל כן כמו פולה וגוי כפיי המצ"ד ע"ש.

(8) כי אליך וגוי מוסב למה שלמטה בעבור כי אליך

עיני בכה הסיתי אל תער נפשי מן הגוף כמ"ש בא"ע.

לעשות בהם משפט כתוב עי רש"י (9 למט 9) לעשות בהם משפט כתוב עי רש"י ומצ"ד, ובאמת הוא כתוב עוד בשירת האזינו (דברים ל"ב 41 43).

לכול להיות כי שמן ראש הכונה שמן של הצמה המר ראש ולענה ודומה לזה דברי תוכהות ואעפ"כ אל ימנע ראשו לקבלו ועשה פה לשון נופל על לשון (וואָרטשפיל).

## משלי

הורה היים פן תפלס וגוי יסובב על הזרה שמדבר ממנה. פלס נתבאר בתהלים ניח 3 ע"ש.

נמלאפום (8) ד

ו 8) ז חיינו החב אמוד. יל. זמן זהבו

בלשון ערב לא יבין ' מעשה אב

ינצב ועמל אבל האויל ואינו מדבו

יך 7) יועת שפת

ו (13 וו (34 אומי כפיי

צל וחסר

11 10 (17 1)

שלפני זה על בני אד

(70)

נוה, אבל ולוה כיון ו

נן נבראש (24

n (27

מקומות ככ נש"כ י"א

"אמר פה

מאמרי דע

ופיי לי (6 כ (6 כ (6 כ (

מנשה לו אמנים בזי מ 1) חכמות בנתה ביתה, אולי צ"ל חְכמות הוי"ו במלאפום כמו בפסוק י"ג כסילות והוא שם המקרה.

י 8) חכם לב יקח מצות, יקח מלשון לקח ולמוד.

היינו החכם ילמוד מצות ה', אבל האויל מדבק השפתים שלא

ללמוד, ילבט כמו בתלמוד במקומות רבים ,,כלבוד דמי" ענין

דבוק והבור, ולפי דברי לעווי בספר המלים התלמודי כן הוא

בלשון ערבי, וכן בהושע ד' 14 כי הם עם הזונות יפרדו ועם

לא יבין ילבט פי" שהבנים שהם עם לא יבין נדבקים אהר

מעשה אבותיהם, וכן להלן בפסוק 10 קרץ עין יתן עצבת כמו

עצב ועמל ע"י קריצת העינים עושה עמל לאחרים להבין קריצתו,

אבל האויל אינו מבים על זה ושפתים ילבט שנדבק בשפתיו

ואינו מדבר רק קרץ בעיניו.

יך 7) לך מנגד לאיש כסיל ואל תוכה אותו כמו בל ידעת שפתי דעת להוכיחו, הוי"ו ולדמיון.

13) ואחרנית השמחה צ"ל ואחרית השמחה עי תרגום. 34) וחסד לאומים חטאת, חסד הוא חרפה כלשון ארמי כפיי התרגום וכן להלן כ"ה 10 פן יחסדך שומע, ואולי צ"ל וחסר לאומים בריש.

שז 11) פלס, כמו אבני פלס ועמ"ש בתהלים נ"ח 3.
יז 17) בכל עת אוהב הרע, יסובב על הכסיל בפסוק
שלפני זה שאוהב לעשות רע והוא אה לצרה שמחזק את הצרה
על בני אדם.

ים 7) אף כי מרעהו רחקו ממנו, עיבא"ע שנרחק בזה, אבל כבר כתבו הרד"ק ורש"י בשמואל בי גי ובמ"א מ"ז. ולזה כיון רש"י פה כי מרעהו כמו מרעיו בחלוף אותיות אהו"י. וכן בבראשית כ"ו 26 ואהוזת מרעהו הנכון לפרש כמו מרעיו.

24 בצלחת, הוא ג"כ כלי שפושט ידו לאכול ממנה:
(27) חדל בני לשמוע מוסר וגוי הלמ"ד מורה בכמה מקומות כמו מלת אחר (כמ"ש בישעיה זי 15) כמו שנמצא בש"ב י"א ויהי לתשובה השנה וכדומה כמ"ש געזעניום, וזה שאמר פה חדל בני כאשר שמעת מוסר מן המוכיח לשגות מאמרי דעת שאמר המוכיח ומלת הדל נמשך אל לשגות וגו' ופי לשמוע מוסר אחר שמיעת מוסר.

ל 6 כ אדם פיי אדם שיש לו מריבה יקרא האיש שעשה לו בזמן העבר חסד אשר כעת יעזור לו בריבו אבל איש אמונים מי ימצא.

1707 TOT 2 7 7 27 TEST 1007 900 100 יוא בדתננות א גד OF X THE PART IN מן במי הרבה בקרו תר שליתה הא מינו א בקבור הקוחום קיום צר כאסר כא נסופו ושקטותו כי קס חקו הסרקים, הרפוב מר בפיי המצור ליה ימה שוסמה בנדינו מן הנה נמין מין ם מקפמ נחוני:

המנה שמן על המה מ האנשים אי מה המה מה האנשים אי מה הה

273 TO 1997

ים האויני ודניים וצו

מוקש אדם ילע קדש, לעה הוא בטוי בשפתים (25 בלי דעת כמ"ש געזעניום (פלאפערין) והוא שאומר פה מוקש אדם הוא כאשר יבטא כלי דעת על איזה דבר שיהא קודש ואחרי כן מבקש לבקר הנדרים היינו שמבקש התרת הנדר ע"י בקור שמבקר החכם המתיר נדרו ,,אם נדרת על מנת כן או לא" כמו שנמצא במס" נדרים, ועי בתרגום פה.

כא 9) ובית הבר היינו בית יפה ע"ד כעיר שחברה לה לה יחדיו תהלים קכ"ב.

בג ד) כמו שער בנפשו כן הוא, צ"ל שער בפתח השין כמו שער נפתה בנפשו כאשר תאכל, כמאמר העולם עתה ,,וויא איין לאָך אים הערצען".

כד 11) הצל לקוחים למות ומטים להרג אם תחשוך פיי יהיה עונש כמ"ש בפיי והיה כאשר תריד

כה 1) אשר העתיקו אנשי חזקיהו מלך יהודה, הכונה כי מקודם היו נכתבים בכתב עברי כמ"ש בתלמוד סנהדרין כ"א בי, ובימי הזקיהו אשר בני ישראל קבלו כתב אשורית (שם דף כ"ב אי) העתיקו מכתב עברי לכתב אשורית. אבל לא נתפשט בכל ישראל עד ימי עזרא לפי דעת התלמוד שם ע"ש.

(23 רוח צפון תחולל גשם הנכון כפיי הא"ע פה, ורש"י בעצמו סותר דבריו למה שפיי באיוב ל"ז כ"ב על פסוק מצפון זהב יאתה, ועי בספרי שבע חכמות.

24) ובית חבר נתבאר למעלה כ"א 9.

כר 10) רב מחולל כל, פיי אדם גדול מחלל ומהרם הכל (עמ"ש בתהלים כ"ט ע"פ יחולל אילות), וכן שוכר כסיל לעבודתו או שוכר עוברים לעבודתו מחרם הכל כי הכסיל לא יעשה כנכון כי כסיל הוא, וכן העוברים ואינם יושבים במקומו לא יעשו כנכון כי לא ייראו ולא יבושו מפניו בחשבם אהרי כן לא נראה עוד זה את זה.

כז 14) מברך רעהו בקול גדול בבקר השכם. כאשר רעהו עוד רוצה לישן כאלו הוא מקלל אותו.

ושמן ימינו יקרא פיי יקרא ליתן שמן לימינו (16 כי יצרך להכות אשת מדנים ותכאב ימינו ויצרך לשמן למשוח ימינו. ימינו כמו לימינו. ועמ"ש במדבר יי 36.

וניו איוב נתבאר להלי אשר חשבוהו ל

ת פנין יודע כן הייכו N N B 3 (8)

רן חות והוא נעקש

מן הוע סופו ליפול

ם חלך תמים. וכן ד

וניקל חותי.

ון) ועצר רחם פיי

ימאל אי מי) ואל זה

ונקקש דְרָבּ

ואיש היה בארץ משת ני 23 ובני ארם והא אום דמשק ע"ש ונרום אשוב שם ה ג'ומים (קערען) ולא רכ שוניום, וכן את בני לא מושעים לשאולה (תהל ונואת המוב נק המומוד כשרוצה לאכז מו נדבר אחת הנ מוניו את הטוב נק משכים מלות גם

אולד בו, כמו נוי ל ענר בדרך המקר: לשן יורה כחין בתלמוד עי נאמו את זרעו. חוב לה 23 חרו חמ בה 2) בפשע ארץ פיי פשע מרד במלך אז רבים שריה. וע"י אדם מבין יודע כן היינו סדר נכון יאריך.

וגעקש דְרָכַיִם, במשקל הזוגי היינו בדרך המוב המוב ודרך הרע והוא נעקש בהם פיי פעם הולך בדרך המוב ופעם בדרך הרע סופו ליפול באחת או בזה או בזה כי לא יושע כמו הולך תמים. וכן הכונה למעלה בפסוק 5 מעקש דרכים במשקל הזוגי.

ל 16) ועצר רחם פיי המושל ברחם מלשון זה יעצר בעמי (שמואל אי טי) ואל זה כיון רש"י בפירושו.

### איוב

מטרת דברי איוב נתבאר להלן סיי כ"ז, ומעו כל המפרשים אשר חשבוהו לכופר בחשגחה.

איש היה בארץ עוץ עירש"י וא"ע, אבל נמצא (1 א ב'כ בבראשית יי 23 ובני ארם עוץ וחול וגוי ועי בספרי שבע הכמות שהוא ארם דמשק ע"ש בראיות.

12) וערום אשוב שמה כפיי המצ"ד והא"ע, אשוב הוא ג"כ שוב לפנים (קערען) ולא רק חזרה לאחור (צוריק קעהרען) נמ"ש געזעניום, וכן את בני לא תשב שמה (בראשית כ"ד 8) וכן ישובו רשעים לשאולה (תהלים מי 18), וכדומה הרבה.

ב 10) גם את הטוב נקבל וגוי, מלת גם פירושו כמו מלת עוד בתלמוד כשרוצה לאמר עוד מעם אחר, וכן הוא פה, נראשונה אומר כדבר אחת הנבלות תדברי לחרף את הי. גם מעם שני לדבריו את הטוב נקבל ואת הרע לא נקבל בתמיה נפירש"י. ויש מושכים מלות גם את למעלה ובפתח תחת האי

ג 2) אולד בו, כמו נולדתי, כי עתיד קודם העבר שאחריו ג"כ עבר כדרך המקרא. והלילה אמר הורה גבר, מלשון יורה כחץ בתלמוד (מן חפעל ירה ענין השלכה) שהורה הגבר באמו את זרעו, ואל תתמה על הסרון הוי"ו כי כן ג"כ בדה"ב ל"ה 23 וירו המרים למלך יאשיהו וכן להלן ל לעה הוא נמי מצה ההוא שאומי בו קק אינה הני שהא קה שמבקש ההות הוד ? אם נדרת על מנה קא תרעום פה.

ן הוא, צל קד נכח ר תאכל, נפאסי קה

ת וסטים להרג עו בפיי והית כאשי ווי

א נישי הזקיהו מון נכתבים בנתב עניו על קיהו אשר בני שראל על העתיקו מכתב עניי לנו ראל עד ימי עורא לפית

ום הנכון כפי הא"ן ה. פיי באיוב לין כינ על מין הכסות.

לה כ"א 9.

מיי אדם נדול מהלי מהו

מיל אילותו, וכן שטי מו

מולל אילותו, וכן שטי מו

מ מהורם הכל מי הנולול

מעוברים ואינם קשנים נמני
יבושו מפניו בחשב ארין

קול גדול נכך הנו לי הוא מקלל אהני א פרי קיא ליקן מקולה א פרי קיא ליקן מקולה 19 הרני לחמר. וכן הפעל ידע לחלן ל"ב 7. במדבר י"ו 5. שופטים הי 16. וכדומה.

קבוהו אוררי יום העתידים עורר לויתן, יובן על פי הכתוב להלן מ"א על לויתן לא אכזר כי יעורנו, כי המעוררים את הלויתן (קראָקאָדעל) ממקום מנוחתו הם בסכנה גדולה מאד ותוחלתם נכזבה אם גם אל מראיו יוטל כמ"ש שם. ועשה פה לשון נופל על לשון אוררי, עורר, (וואָרטשפיל).

ועמון פון למון מחים אלי גיל וגוי גיל בתלמוד ובמדרש הוא ענין עיגול כמו בן גילו, גילות וגילין עי בספר המלים ללעווי, והכונה על עינול וסבוב הסופדים בקהלת י"ב וכן הפירוש בחושע כי 5 וכמריו עליו יגילו היינו יסובבו להספד ועמ"ש שם. ומזה פתיגיל בישעיה גי 24 חגורה רחבה (שירצע) שמסבבין בה את הגוף.

22) לגבר אשר דרכן נסתרה, יסובב על פסוק 19

למה יתן לעמל אור וגוי.

ן 6) היא כל תפל וגו', כי כן סדרו הרופאים לו שלא
יאכל מאכל נמלח, וכן נותנים לו לשתות ריר חלמות היינו סם
הרפואה שנותנים לו לבריאותו (מלשון ותחלימני בישעי ל"ח).
חדברים שמאנה לנגוע נפשי המה כעת לחמי כמו המכאובים
שלי הנקראים ג"כ דוי כידוע.

27) אף על יתום תפילו כי איוב היה יתום עמ"ש בסיי ל"א 18 בזה.

ל 5) עורי רגע, עמ"ש בפיי ישעיה נ"א ע"פ רגע הים. 16 ה 17 רטב הוא לפני שמש וגוי פה מתחיל במשל הצדיק ומדבר ממשל עשב הטוב כפיי המצ"ד ואומר בפסוק כ' בנמשל הן אל לא ימאס תם, פיי הן כמו כן שכן אל לא ימאס תם, ודומה לזה כי מלת הן הוא לחייב דבר הפך ממלת לא, ובתלמוד הרבה ,,הן ולא" ונמצא ג"כ בבראשית לי 34 ויאמר לבן הן — וטעם זה כי הן כמו כן.

שר יכל נמשך ביהד עד 35 משר ישר ביהד עד 35 משר ישר וגוי אשר אדברה וגוי. אדברה ולא איראנו והכונה אשר יסר וגוי אשר אדברה וגוי. כי כמו כי אם (זאָנדערן) לא כן אנכי עמדי היינו אבל אצלי אין הדבר כן כי אין מוכיה ולא יבא במשפט עמי.

י כמו שבע קלון וראה עניי, יש מפרשים כמו ורוה עניי.

למין לכם משני מייני ואחם נון

ויינאה ב

שרמן ותשב

כ אל החיות

1 2 12 (p)

动物

ים (שו

ים הוא הייבו

יורים ואנוע.

ימט אך שר

מן אך אעמוו

ווהוא בר

יונה ברי.

ון) השים

ב ומות אל

ומ'ש בפסוק

ועל ידי

ו הא כמו בי

カラックは

ינשם לומו כ

ינא ועם ש בו

ותבוו והבוו

ש הוא זרה כ

ני שצריך להיו

27, 128:0

ור אשר יחוק

ו היה אחר

ענים דבקו

וו אדר עתיד

אני לדבר עכ

וד ברוים, וע

ילודי נדוקי

ויהאמרו

ויגאה כשחל תצודני, הלשון מהופך וכשחל (16 יגאה תצודני, ותשב תתפלא בי כמו שעושין עד היום שמביאים הצידים את החיות לתתפלא בהן.

יב (12) בישישים חכמה וגרי בתמיה, עמו חכמה וגוי, וע' להלן ל"ב 7 – 9 דברים כאלה מאליהוא.

יב (19) מי הוא סובב על פסוק 16 גם הוא לי לישועה ואומר מי הוא היינו יכול להיות מי שהוא אך יריב עמדי כי עתה אחריש ואגוע. כי רק לטעון לפניו אני רוצה. ומסבב דבריו לנוכה השם אך שתים אל תעש עמדי להכני בלי וויכות לא אסתר אך אעמוד להתוכה.

128 והוא כרקב וגרי נמשך לסימן שאחר זה הוא האדם ילוד אשה וגוי.

מז 7) השימות כל עדתי ותקמטני, שייך ביהד, ומוסב למלת אל שבפסוק י"א. כל עדתי היינו קבוצת כל אבריו כמ"ש בפסוק י"ב וי"ג.

ועל ידי רשעים ירטני כמו ירדני בחלוף (11 דטלנ"ת והוא כמו באיכה אי 13 וירדנה.

יו בו) לילה ליום ישימו, הם עושים היום ללילה. האור עושים לזמן קרוב היינו על זמן קצר ולא יאריך מפני חשך הבא ועמ"ש בפסוק דננת רשעים מקרוב בסיי כי.

ים 17) וחנותי לבני בטני פיי מה שאני הונה אצל בני בשני הוא זרה להם שאינם יכולים לסבול אותי. והוא מבנין פעל, או שצריך להיות וחנותי.

ואני ידעתי גואלי הי וגוי פיי בסוף הימים יבא (25 איש אחד אשר יחוק דברי בספר ויגאל את כבודי (בפסוק טי) ואולם זה יהיה אחר שגם עורי לא יהיה עוד (הפך הכתוב 20 בעורי ובבשרי דבקה עצמי) ואז ינקופו זאת בצור ואבן, נקפו הוא עתיד אחר עתיד הקודם ואחריו. וכאשר אצא מבשרי אחזה אלוה ואוכל לדבר עמו. אבל אשר אני אחזה את הי, לי כמו שאני עוד בחיים, ועיני ראו את הכתוב והמחוקק ולא זר על

זה כלו כליותי בחקי פיי זה אני משתוקק אבל בחנם. (28 כי תאמרו מה נרדף לו פיי מה נרדף לו במוחו מה מחשבתו ומה שרש דבר נמצא במוחו, ותלעגו עלי בעל משוגע, גורו לכם מפני הרב, כי המה הוא מן העונות שהייבים עליהם חרב, ואתם יודעים שיש דין לשופט כל הארץ.

ינ לחלן לב 7, במדבר יום העתידים עודר לויתו בל לויתן לא אכזר כי יערנו. ני רעל) ממקום מנוחתו הם נמנון בם אל מראיו יושל במים שו אוררי, עורר, (וואָרטשפול. ל וברי ביל בתלמוד ובמרוש הע וגילין עי בספר המלים לוניין פדים בקחלת ו'ב וכן הפות. היינו יסובבו להספד ועם ש נורה רחבה (שירצע) שמסגניןנה

נםתרה, יסובב על פסוק 19

כי כן סדרו הרופאים לו שלא לו לשתות ריר חלמות היינו מ (מלשון ותחלימני בישעיי לה) מה בעת להמי כמו המנאונים

ילו בי איוב היה יתום עמ"ם

בפיי ישעיה נ"א ע"פ רגע הים. שמש וגוי פה מתחיל נמשו וב כפיי המצ"ד ואומר בפסוק נ' פיי הן כמו כן שכן אל מ הן הוא לחייב דבר הפך ממלה וכמצא ג"כ בבראשות ל 34

הן כמו כן. ו וגרי הכל נמשך ביהד ער 35 משר יפר וגוי אשר אדברה וגיי בן אככי עמדי היינו אכל אצלי א יבא במשפט עמי. אה עניי, יש מפרשים נמ כ 5) רנגת רשעים מקרוב, כמו בקרוב היינו על זמן קרוב, כמו עדי רגע פה בסוגר.

כב 20) אם לא נכחד קימנו דברי הנקי הלועג אם לא

נכחד המתקומם לנגדנו.

נכחו המותקום. 24) ושית על עפר בצר, תשית מבצר על עפר ולא על ההול כי אז יתקיים יותר, ומוסיף לאמר שתבנהו על צור נחלי אופיר כי שם הצורים הזקים מאד, והבנוי על הצור יקום לנצה. והיה שדי בצריך כמו מבצריך כפי׳ המצ"ד.

כך 1) מדוע משדי לא נצפנו עתים, נצפנו כמו נצפו והגון יתירה כדרך המקרא וכמו בתהלים י' 8 עיניו לחלכה יצפונו וכמו שפי ר"ם גאין שם הובא בא"ע (או שיש ערבוב לשון זכר ונקבה) והכונה פה מדוע לא נראה משדי את העתים שלו שיבא לשפום הארץ, וזה שאמר ויודעיו לא הזו ימיו הוא יום הי שנבאו כל הנביאים מימי קדם.

2) גבולות ישיגו וגוי פיי אנשי רשע, מלת אנשים יחסר במקרא כידוע.

(9) יגזלו משד יתום, היינו משד האם, ועל עני יחבולו, יש גורסים ועל בשורק (קבוץ) תחת העין כמו עול ימים בישעיה ס"ה 20, בשם ה"ר קאפילע מלמד ביאסע.

ים וכוי איך הרשעים ימותו במהרה בלי הבלי מות ובלי
י"ט וכוי איך הרשעים ימותו במהרה בלי הבלי מות ובלי
מכאובות לזמן רב צריכים אנו לפרש גם הפסוקים הבאים על
מיתת הרשעים והמשך הפסוקים כן הוא: הרשע אשר רעה
עקרה לא תלד וגוי ומשך אבירים בכחו היינו שמושך אותם אליו
ועושה חברת שודדים, בפעם אחת יקום משנתו ולא יאמין בחייו
כי נהלש מאד, והנותן יתן לו דבר אשר יבטה וישען עליו הוא
משל על סמי הרפואות ועיני הנותן (הרופא) על דרכיהם של
הרשעים (כי מדבר מהם פעם בלשון יחיד ופעם לשון רבים וכן
בכל הסימן). רומו מעט פיי ע"י הרפואות רומו עצמן מעט ואיננו
פיי הנותן איננו עוד כי כן דרך הרופאים כשרואה שהוטב
להחולה ילך מעמו, אבל תיכף והומכו מהדש על מטתם ואז
ככל יקפצון כמו יקבצון, והיינו ככל הנאסף בעת קציר כן הן
יקבצון וכראש שבלת ימלו.

כו 4) את מי הגדת מלין את כמו מן (כמו כצאתי את העיר מן העיר שמות מי 29) והכונה ממי קבלת הדברים

האלה ממך גרונו, היצאו

כמ"ש כידוע לאבדון

צפון וג וכן לא העבים

שמים יו שנקרא

ניא) וגד

נמו להי ה' הוללו

ומוליך י

כז 6.

להלן שמו של צדיק עי זה כ נגד האלד ישעום רב ישעום רב

אנם אמת ני האנוש השוג כי נודאי עוש

לא ינשה ( ופי שרלים

האלה דברי הכמה אלה והוא בלעג. ולכן אמר ונשמת מי יצאה ממך הוא ג"כ לעג כאלו נשמה מן השאול באה ומדברת מתוך גרונו, ועל כן שואל הרפאים יחוללו מתחת מים ושוכניהם פיי היצאו המתים מתחת המים (חולל היא יציאה לחוץ אויסברעכען כמ"ש געזעניום) כי הקדמונים האמינו כי השאול תחת המים כידוע וע"כ שואל האם ערום שאול נגדו (נגד המת) ואין כפות לאבדון הלא המים מכסים אותו? והוסיף לבאר הקב"ה שנומה צפון וגוי חק הג על פני מים עד עולם לבלתי צאת מגבולו וכן לא יצאו המתים משם. ואחרי כן יאריך במליצתו בענין העבים והעננים שדבר בפסוק הי טי לספר מעשי הי ואומר עמודי שמים ירופפו וגיי היינו ע"י הברק והרעם (פסוק 14), גם הים שנקרא רהב ירעש ע"י הרעם (עמ"ש בפיי רוגע הים בישעיה נ"א) וגדולתו יַמַחַץ, ואהרי כן יבא רוח הי ומשפר את השמים כמו להלן ל"ז 21 בהיר הוא בשחקים ורוח עברה ותטהרם, ויד הי הוללה מוציאה לאור את נחש בריח הוא קו החלב בשמים (מיליך שטראָם) שנראה לעין אחרי נטהרו השמים.

כז 6) לא יחרף לבבי מימי, מיום היותי שום איש לא יחרף לבבי למצוא הרפה בו, ובא בבנין הקל פה. או שצ"ל

11) אורה אתכם וגוי כפיי רש"י, ומוסב על סי" כ"ח להלן שמורה אותם הדרך הישר והאמת איך ליישב הקושיא של צדיק ורע לו ורשע וטוב לו? שהקשה בסיי כ"א אשר ע"י זה כל הישובים שנתנו לו רעיו על צרותיו שהוא חמא נגד האלהים (אף שהוא יודע שלא חטא) נשארו מעל כי הנה רשעים רבים מוב להם עד עולם ואין האלהים מענישם כלל. (גם הישובים שנתנו בתלמוד ברכות ז' א' על הקושיא הזאת אינם אמת לפי ראות עינינו). והוא מורה התשובה האמיתית כי האנוש אף כי יכול להשיג הכל אבל חכמת אלהים אין בכחו להשיג כי חכמת האלהים הוא למעלה משכל האנושי, והאלהים בוודאי עושה הכל בצדק ואין עול בו כי שופט כל הארץ האם לא יעשה משפט ? אבל אנחנו בשבלינו אין אנו יודעים המעם ולפי שכלינו אין תשובה כלל אך נאמין כי כל דרכיו משפם

בקרוב הייט על

י הלועה אם לא

בצר על עפר ולא שתבנהו על צור בוי על הצור יקם. מצד.

תים, נצפנו נמי נחלים יי 8 קיניו בא בא"נ (או שים א נראה משרי או ויודעיו לא חוו ימיו

רשע, מלת אנשים

שד האם, ועל ענו תהת העין כמי עול מלמד ביאסע.

אחר שדבר נממק בלי חבלי מות ומי הפסוקים הנאים ד הרשע אשר רקה: ונו שמושך אותם אוי ושכתו ולא יאמין נחיי יבטח וישען עליו הא יופא) על דרכיהם שי ופעם לשון רבים וני רוסו עצסן סעם ואינו מאים כשרואה שהוב מחדש על ממתה מי באסף בעת קציר כן ה

ת כמו מן (כמו נמו ונה מסי קבלת חונים כח 3

,4 pion

תיין הדב

מה, מקוב

מתיבות

מרות פיי

ונחלות בו

וחשוג תו

חדיי אוו

ומסוק 8

175

חכוך העו

חלילה כזו

עורקים ב

11 (22

נימי קדם

שנפסוק

טנת חב

תרכיבני

ני ניי ה

אל מות ו

המות ידו

מושון שנ

ומות את

מקומות כ

הנוסים כז

ומר שהי

חשונה

1 87

21 3 20

2 (18

ותי כאב

ול יתום

מתה מננים

ימיתה.

למעלה משכלנו וגם יסורי איוב הם לא בעבור המאיו אך סוד גדול ואין להשיגו בשכל אנושי \*) ועל אודות הלמוד הזה נתחבר כל ספר איוב. ועל כן אמר הקב"ה לרעי איוב להלן מ"ב 7 כי לא דברתם אלי נכונה כעבדי איוב, ובהנם נדחקו בתלמוד בבא בתרא מ"ז בי בכתוב הזה. אך מה שאיננו צדק בדברי איוב אשר כדי להגדיל השאלה הזאת של צדיק ורע לו רשע וטוב לו להראות כי לפי שכלינו לא נשיג הצדק עם אלהים וחבר כאלו התבח במליצות דברים בדברים קשים כגידים ומדבר כאלו האלהים יעות משפט וצדק ובפרט נגדו וכי האלהים נתן העולם ביד הרשע השטן (כי לבו אמר לו שנתון ביד השטן) וכדומה, ועל דבריו אלה הוכיח אותו אליהוא וכן האלהים בעצמו בסיי ל"ח עד סי" מ"א והוא משיב על זה בסי" מ"ב 3 מי זה מעלים עצה בלי דעת היינו שהקב"ה. העלים עצתו אשר האדם לא ידע ולא יבין כלל לכן הגדתי אשר לא אבין נפלא ממני ולא אדע כמו שפירשתי שם ע"ש.

12) הן אתם כלכם הזיתם, היינו מה שאמר להלן
זה חלק אדם רשע עם אל וגוי עד סוף כל הפרשה ולמה זה
הבל תהבלו לשפוט לפי זה שאני רשע לפני האלהים ועל כן
קראני הצרה הזאת וזה אינו אמת כי בצדקתי החזקתי וגוי
כמ"ש בפסוק 6, אך הסבה היא מה שאורה אתכם להלן בסי"
כ"ה זכמו שנתבאר בפסוק י"א.

(דברים ל"ב) ואין להשוות דברי איוב פה עם דברי משה (דברים ל"ב) הצור תמים פעלו כי כל דרכיו משפט וגוי כי כונת משה היתה אחרת לגמרי לפי התורה שאומר לבני ישראל שכל דרכי הי משפט כי בני ישראל חטאו לפניו כמ"ש שם שחת לו וגוי הלהי תגמלו זאת וגוי וכל הפרשה שם. אבל איוב מדבר פה מן סוד ההנהגה למעלה מן התורה אשר לפיה יוכל להיות צדיק ורע לו רשע ופוב לו, וכן אמרו בתלמוד מועד קטן כ"ה אי בני חיי ומזוני לאו בזכותא תליא מילתא אלא במזלא תליא מילתא היא ההגהגה למעלה מן התורה בגזרה קדומה, ועי בזה בסי דרך הקודש במאמר ג' פרק ג' כי יש חילוק בין עם ישראל בכללו שמתנהג עמו רק לפי דרך התורה, צדיק ומוב לו רשע ורע לו כמו שהאמינו בני שם הקדמונים (ואחריהם נמשכו דעי איוב) כמו שנמצא בכתבי האשורים (בספר שכתב ד"ר יערימיאם). אבל בפרטי איש ואיש יש הנהגה למעלה מן התורה גזירה קדומה שנגזר על הטפה עני או עשיר כמארז"ל בנדה י"ו ע"ב וזה נקרא מזל כי המזל הוא לפי הגזירה הקדומה ע"ש בארך.

בח 3) קץ שם לחשך וגוי פיי האנוש שמזכיר לחלן בפסוק 4, האנוש יעשה ויחקור הכל, הוא פורץ הנחל ממקומו, ועי"ן הדברים הנשכהים מני רגל על ידו מתרוממים ומתנועעים וכוי. מקום אבני ספיר ועפרות זהב הם לו להאנוש, הוא הולך בנתיבות זרים בוקע הרים וצורים וכל יקר מוצא בהם, מככי נהרות פיי מזרם הנהרות (כמו דמעות בכי) הבש כמו הפש (בהלוף בומ"פ) ויוציא התעלומה לאור, הכל ברשות האדם, אבל להשיג הכמת אלהים אין ביד האדם אך האלהים הבין דרכה ויודע אותה, אבל לאדם אמר הן יראת הי הוא חכמה וגוי (פסוק 28) ואין להאדם לחקור בנסתרות.

ל יל ה עצמי נקר מעלי וגרי היה לאיוב מחלת חכוך העורקים (נערווען יוקען) כמו שיש לי הכותב וע"כ אומר הלילה מנקר עצמיו, ועורקי לא ישכבון אינם מניחים לו לישן. עורקים בלשון ערבי כמ"ש רש"י הם הגידים הקטנים (נערווען). (22) ותמוגגי תשוה, פה נפל מעות בהספרים שכתבו בימי קדם שהיה כתוב פה תשועה ונפלה העיי"ן למלת בעי שנפסוק 24 ושם צריך להיות אך לא בי ישלה יד. ולפי זה כונת הכתובים בפשיטות: שמתפלל להי "תשאני אל רוח תרכיבני" הלואי תשאני אל רוח ותרכיבני עליו ותמוגגני תשועה כי ע"י ההמגה תהיה תשועה לי, כי הייתי יודע אשר תשיבני אל מות ובית מועד לכל הי, אך לא כן הוא כי לא בי ישלח המות ידו כאשר בפידו בצרתו להן (פיי לכל חי שזכר). שוע מלשון שעה (קעהרען) ישעה להם להמיתם אבל בי לא ישלח המות את ידו ולא ישעה אלי להמיתני, וכבר כתבתי בכמה מקומות כי הכותבים במקרא החליפו פעמים רבות את הפעלים הנוטים מדרך השלמים (אונרעגעלמעסיגע) זה בזה ואין צורך לומר שהיו שני שרשים. ויש לפרש ג"כ מלת שוע על דרך

תשועה (גליק) כמ"ש געזעניום. לא 1) ומה אתבונן פי אשר מה אתבונן ועמ"ש להלן מ"ב 3 ובישעיה נ"ז 12.

18) כי מנעורי גדלני כאב, פעל סתמי גדל המגדל אותי כאב כי איוב היה ג"כ יתום ולכן אמר למעלה וי 27 אף אותי כאב כי איוב היה ג"כ יתום ולכן אמר למעלה וי 27 אף על יתום תפילו. ומבטן אמי אנהנה צריך להיות אניהנה שהנהתי אותה מעצבה ומרגזה (ע"ד ישעיה י"ד 3) ע"י שמצאה בי נהומים נצרתה. ועי בתרגום נוסה אהר.

נרי שע הים אלו נולם מה, נולים בסיי ידע

להלן מה זה יעל כן תי וגר לו בסי"

אדע

(3"5 5 היתה י משפט י תגמלו ההנהגה לו רשע יני ומווני לתא היא בסי דרך אל בכללו רשע ורע יער איוב) ירימיאס). יה גוירה ה פין עיב מש בארך.

משנאי (31) אם לא אמרו וגוי מבשרו לא נשבע פיי של משנאי בפסוק כ"ם, אבל אני לא שמעתי לעצתם.

לג 14) כי באהת ידבר אל פיי בפעם אחת אבל בשתים לא ישורנה חיינו האדם השר ומבים לא יראה יותר

פעל מתמי מאן זעהם ניכט. 16) אז יגלה אזן אנשים ומפרש בפסוק י"ז וי"ה להסיר אדם וגוי, ובמוסרם יחתום כפרש"י ומפרש בפסוק י"ט

והוכה וגוי. והיינו כשלא ישמעו דבריו.

מעשה. ובחולם השי"ן.

יפע מים שלש וגוי (29) הן כל אלה יפעל אל פעמים שלש וגוי פיי בענין החולי הנ"ל אבל בגילוי החלום היא רק פעם אחת כמ"ש בפסוק י"ד.

לך 6) על משפטי אכזב פיי מי שהוא על משפטי אעשה לכוזב.

מי גבר כאיוב וגוי אף כי אליהוא לא הרשיע את מיוב כהברי איוב לאמר שהי מיסרו בעבור עונותיו (עי למעלה ל"ב 3) אך דברי אליהוא פה נגד איוב רק בעבור שהוא מחרף הי כעת בדבריו שהי עושה עול עמו. ועל זה גם הי הרעים על איוב בסיי ל"ח וכוי.

17) האף שונא משפט יהבוש, האם ראית אשר אף שונא משפט יהבוש, יהיה חובש ומושל, הלא העם עושה למושל וחובש רק אוהב משפט, ועד"ז להלן האמור למלך בליעל וגוי.

12) כי לא על איש וגוי, הפסוק הזה הוא טעם לפסוק שלפני זה. והיינו כי בית דין של מטה מוכרח לשלוח כתב הזמנה אשר הנדון ילך ויבא אל הבית דין להשפט שם. ויכול חנידון ביני וביני להסתר ולא לבא למשפט, אבל הקב"ה לא ישים על איש התחייבות להלך אליו במשפט פעם אחר פעם (זהו פיי של עוד עי געזעניום) אך הקב"ה הוא במקום שהנדון הוא וע"כ לא יוכל פועל און להסתר ממנו.

ממלוך אדם הנף וגוי מוסב על מ"ש בפסוק כ"ט (30 הוא ישקיט כמ"ש רש"י.

(ע' רש"י) המעמך ישלמנה וגוי הכל דברי הנדון (ע' רש"י) אל תי, היתכן האיש אשר מעמך נברא ישלמנה כי מאסת

ישלים לא יה אחר צ

נפסיק (פסיק מצ"ד)

ורון ככ ונישעיי טיבא נ

(15

מוסב ע למעלה

יפצה פ

וֹן די

וה את

נפר נפי היערוך

המרה וכ 29

ופעל אי

מניא וב

שפי מים ג' נשיא

מן אם

וס שייי

מס (יבו לטי ממן ישלים את אשר מאסת ותחסרהו, כי אתה תבחר מה יהיה ומה לא יהיה ולא אני. זמה ידעת דבר הוא מאמר אליהוא לאיוב אחר שהורה אותו מה שראוי לאמר להי אומר אליו ועוד מה ידעת על דרך זה דבר עוד.

לה 10) ולא אמר איה אלוה עושי נותן זמירות בלילה, פי' על דרך הכתוב בתהלים מ"ב 9 יומם יצוה הי חסדו ובלילה שירה עמי וגוי.

14 אף כי תאמר לא תשורנו וגוי מוסב על אמרו בפסיק 12 יצעקו ולא יענה הי אף לצדיק מפני גאון רעים (עי טצ"ד) אף כי ותאמר ותצעק שלא תראה את הי לדון לפניו (דין כמו לדין כמו למעלה ל"ג 32 הפצתי צדקך כמו לצדקך ובישעיי זי 10 ויוסף הי דבר כמו לדבר וכדומה הרבה) ותחכה שיבא עמך במשפט עכ"ז לא יענה לך. ותחולל כפיי התרגום וא"ע כמו ותוניל ועמ"ש למעלה לי 22.

15) זעתה כי אין שלא ענה הי לאיוב, פקד אפו הוא מוסב על איוב שבפסוק שאחר זה שאיוב פקד אפו והתקצף ופנה למעלה ברוב דבריו ולא מרגיש שהרבה בדבריו מאד והבל יפצה פיהו ומלין בלי דעת יכביר.

לן 17) ודין רשע מלאת זה בדין ומשפט אשר יתמוכו זה את זה, כי המה (כצ"ל) פן יסיתך המסית ע"י השפק שיהיה לך די (געניגע) הכל, ורב כפר הוא ג"כ רוב עשירות כמ"ש כפר נפש איש עשרו (משלי י"ג) אל יטך מדרך הישרה, ני היערוך שועך כמו שַוְעֶךְ היינו תפלתך (ע' רש"י) האם לא בצר ע"י הצרה וכל מאמצי כח להושע אז תבא להתפלל לה ולדבקה בו.

הפעל אשר שוררו (מביטים) אנשים כל אדם חזו בו (בהפעל)
הפעל אשר שוררו (מביטים) אנשים כל אדם חזו בו (בהפעל)
ונוי תשגיא מאד תגדיל מאד אשר צריך לאמר הן אל
שגיא וגוי והאדם לא יבין ומפרש הפעל שהיא כי יגרע
נטפי מים וגזי, ומכל שכן תשגיא פעלו אשר האדם יבין מפרשי
עב נשיאת סוכתו (העב כמו סוכה) זה בוודאי לא יבין. אף אם
כמו אף כי היינו כל שכן. ומפרש מה הנה הפלאות בעב,
אורו פרש עליו הוא אור הברק ומכסה בו שרשי הים היינו מי
הים שעולים בענן. כי בם בשרשי הים היינו המים ידין
עמים יתן אכל וגוי. על כפים היינו העננים שהם ככף (עי

נשבע פיי של משנאי

פ" בפעם אחת אנל ומבים לא יראה יותר

ומפרש בפסוק י'ז וי'ח ש"י ומפרש בפסוק יים

ו מעשה אדם ואולו צ'ל

ל פעמים שלש וגף חלום היא רק פעם אחת

יי מי שהוא על משפטי

ני אליהוא לא הרשיע את בעבור עונותיו (ע' למעלה ב רק בעבור שהוא מהרף מו. ועל זה גם הי הרעים

ה בוש, האם ראית אשר ומושל, הלא העם עושה ועד"ז להלן האמור למלך

סוק הזה הוא טעם לפטוק ממה מוכרה לשלוח נהג בית דין להשפט שם. וינול למשפט, אבל הקב"ה לא ליו במשפט פעם אחר פעם הקב"ה הוא במקום שהנדון ר ממנו.

י הכל דברי הנדון (ע' רש") י הכל דברי הנדון מאסת שפי גם דעליטש (וכן בירמיה י"ג 16 ושמה לצלמות כי נמצא גם השם אורה) במפגיע הוא הרעם, וקראו מפגיע כי נמצא במסי שבת ע"ז בי אימת מפגיע על ארי ופרש"י היה קטנה שצועקת בקול גדול עד אשר הארי יפחד ממנה, ולכן דימה הכתוב את הרעם למפגיע.

33) יגיד עליו על הי רעו תרועתו ברעם אשר מקנה אף על עולה (מקנה מלשון סמל הקנאה המקנה ביחזקאל הי 3) מן הי, כי הקדמונים האמינו כי בעת הרעם ירגז הי ועליון יתן קולו באף ובקצף גדול.

לו 1) אף לזאת וגוי חולך ומדבר על הרעם שיחרה לבו, ואומר שמעו שמוע ברגז קולו שהקדמונים האמינו שהרעם חוא קול הי (כמ"ש בתהלים כ"מ 3) כאשר הגא מפיו יצא ואמר ברגז כמו שפיי למעלה ל"ו 33.

מפיו יצא והוא מישר דרכו תחת כל השמים ועושה אור על מפיו יצא והוא מישר דרכו תחת כל השמים ועושה אור על כנפות הארץ הוא הברק, ואחר הברק ישאג קול הרעם ולא יעקבם כמו יעכם בתלמוד, והיינו כאשר ההגה מפיו יצא לא יעכב האור והקול.

6) כי לשלג יא מר וגוי מפרש מה ההגה אשר יצא מפי הי (בפסוק 2) כי יאמר שיבא שלג או גשם מטר או גשם מטרות עוז.

7) ביד כל אדם יחתום. ביד כמו בעד שיחתום בעדם שלא ידעו כל האנשים את מעשהו, אנשי כמו אנשים ובא הגסמך במקום נפרד, או הוא על דרך לשון הארמי. ועי מצ"ד.

10 אף ברי, אף כמו אף אם (כמו בתהלים מ"ד 10 וכדומה) והכונה אף אם ברי היינו הברירות (מלשון ברור) ימריה את העב ללכת הלאה והברי יפיץ ענן אור של העב (ענן אור היינו הענן שבו אור הברק) אולם העב הוא מסבות מתהפך בתהבולותיו לפעול אותם כפי צווי הי והולך ממקום זה למקום אחר על פני תבל ארצה.

בשום אלוה עליהם מוסב על מפלשי עב בפסוק (15) בשום אלוה עליהם מוסב על מפלשי עב בפסוק שאחר זה. מפלשי כמו מפרשי בסיי ל"ז 29, בחלוף למנ"ר. והופיע אור עננו הוא הברק.

מפני (19 הודיענו מה נאמר לו פיי עליו, לא נערך מפני חשך הענין,

מפינת הקים משנת הקים משנת הקים משנת הקים משנת היע כלל לכן נסקרא ועמ"י (מו עד הנה את הי שמעשל בעפו שנעשיתי עפו (ז' ב ה ה ה מו מו מו שמואל ב ה ה ה מו מו שמואל ב ה ה ה ה מו שמואל ב ה ה ה ה הו הלוף אותיות בהלוף אותיות

(20) היכ

וחשך יבול

y 1 (12

הגרק שלהנ

אר הברק

וני כפיי רים

(3. 85

פסו למעלה

הביאור ד ה אחת עזבר הנוגיו ומחמד הו עד מאד, המלמה וגדי פני בלע פיי לאיש לאמר כי יבלע פיי (20) היסופר לו פיי עליו, היוכל איש לאמר כי יבלע פיי ההשך יבולע ויבָטל.

12) ועתה לא ראו אור, אחר שדבר מן העבים ואור הברק שלהם יאמר ועתה פי׳ אחרי הנאמר, האנשים לא יראו אור הברק עוד אך בהיר הוא בשחקים וגו׳ מצפון זהב יאתה וגו׳ כפי׳ רש״י.

מא (3) מי הקדימני ואשלם פיי ואני אשלים הדבר כמו למעלה ל"ד 33 המעמד, ישלמנה ועמ"ש שם.

24) אחריו יאיר נתיב וגוי כמו כעת אחרי הליכת מפינת הקיטור הוא נתיב לכן מאיר מן הקצף (שוים).

מב 3) מיזה מעלים עצה כמוך הי אשר האדם לא ידע כלל לכן הגדתי אשר לא אבין (הוי"ו כמו אשר הרבה במקרא ועמ"ש למעלה ל"א אי).

שמענא וגוי הוא מאמר הי שהפץ להאריך שאלותיו כמו עד הנה. ואיזב השיב שבדברי הי עד הנה די לו כי כבר ראה את הי ועל כן אמאס הכל ולא אצעק יותר, ונהמתי על שנעשיתי עפר ואפר כמו שאמר למעלה לי 19 הרני לחמר אתמשל כעפר ואפר.

7) כי לא דברתם אלי נכונה כעבדי איוב, ביאור זה נתבאר למעלה כפ" כ"ז ע"ש באורך.

10) בהתפללו בעד רעהו עי רש"י ומצ"ד ועמ"ש נפיי שמואל בי גי 8 בשם רש"י והרד"ק, כי רעהו כמו רעיו נהלוף אותיות אהו"י ורש"י סותר עצמו. ועמ"ש במשלי י"ט 7.

### שיר השירים

הביאור הנכון במשל של שיר השירים הוא זה, כי עלמה יפה אחת עזבה את חדרי שלמה (א' 4) ותמאם בחברתו ובכל תענוגיו ומחמדיו ותרדוף אחר רועה אחד בעדרי הצאן באהבתה אותו עד מאד, יהיא אומרת אל בנות ציון (ג' 7) הנח מטתו שלשלמה וגו' אפריון וגו' תוכו רצוף אהבה מבנות ירושלים

מות כו נמצא יע כו נמצא א היה קמנה ה ולכן דומה

ם אשר מקנה מקנה ביחזקאל הרעם ירגז חי

הרעם שיהרך האמינו שהרעם מפיו יצא ואמר

על אמרו והנה ועושה אור על קול הרעה ולא מפיו יצא לא יעכנ

ההגה אשר וצא שם מטר או גשם

נעד שיחתום בעדם כמו אנשים ובא הארמי. ועי מצ'ד. בתהלים מ'ד 10 דות (מלשון ברור) ענן אור של הענ העב הוא מסבות הי והולך ממקום זה

ל מפלשי עב בפסק 29, בחלוף למנ"ר.

יוו, לא נערד מפגי

ה 12) כ אין אני הפין הוא משיב הי

צאינה וראינה בנות ציון ונו' שהם ילכו שמה להשתעשע אבל היא לא תהפוץ לבא לשם כי האחוב לה הרועה העני יקר בעיניה מכל מחמדי שלמה, והרועה גם כן לנגדה אומר (ו' 6) יכול להיות ששים מלכות ושמונים פלגשים (מספר לגוזמא) וגוי אבל הוא לא יחפץ בהן אך אחת היא יונתי וגוי. שלמה הוא משל לעולם הזה עם תענוגיו (כי שלמה קבץ בביתו כל תענוגי העוה"ז כמ"ש בסי קהלת), העלמה הוא כנסת ישראל, הרועה הוא משל להי רועה ישראל בסתר המדרגה בגלות השכינה אשר הוא כרועה עני שאין לו רב בעוה"ז, אבל כנסת ישראל לא תהפוץ העולם הזה עם כל תענוגיו אך תהפוץ לאהבת הי הרועה שלה היקר לה מכל מחמדי התבל. במ"ש (תהלים ע"ג) מי לו בשמים ועמך לא הפצתי בארץ. ונאמר (צפניה ג' 12) והשארתי בקרבך עם עני ודל וחסו בשם הי.

עד שהמלך במסבו וגוי פיי נרדי נתן ריהו עד מסבת המלך וע"כ לוקחה אל בית המלך, אבל צרור המור דודי לי וחפצה בו יותר.

ב 2) כשושנה בין החוחים, בה"א הידועה, כי השושנה יש לה בעץ שלה חוחים הגדלים עליו, ומזה ראיה כי שושנה היא בל"א (ראָזע) כתרגום שלנו ולא (ליליע) כתרגום געזעניום.

ג 9) אפריון עשה לו וגוי שרש מלת אפריון איננה מלשון יון כדעת המבקרים, גם לא כדעת לעווי בספר המלים שלו מלשון פוריא בתלמוד או פריה ורביה, אך הוא מלה עברית מן אפר שנמצא בסי מלכים אי כי ויתחפש באפר על עיניו שהוא ענין מכסה, ומזה אפריון (על משקל אביון עליון) הוא נקרא ע"ש שהוא כמו מכסה מכל הצדדים כמ"ש רש"י בסוף כוטה על המשנה לא תצא כלה באפריון ועמ"ש בפי ישעיה די ע"פ כי על כבוד חופה.

4 T בנוי לתלפיות, תלפיות נקראים פיות לתלות בהם דבר כמו טבעות עם יתידות והם היו בנוים (איין געבויעם) במגדל דוד לתלות עליהם מגיני ושלטי הגבורים. פיות ע"ד והיה פי ראשו בתוכו וגוי שמות כ"ח 32.

ל 12) נפשי שמתני, כמו מרכבות של העשיר עמינדיב (כמו עמינדב בתורה), ורצתי במהירות לפה ולא ידעתי בעצמי איך היה זה, וע"כ גם הרועה קורא אותה (ז' 2) בת נדיב.

א 7) זכר ו ונוי כי הא"ע בו ונוי כי הא"ע בו ום שם הבית של 10) כי רא ו 12) הבאת חלואי הבאתה

נ 11) דרכ מטר"ץ מתחלף ש ין לחלן 16 הכפ (26) ויחיל ו

וום העתיד שאר

מו יחיל כן דומם (33) בי לא ע

יינו המכהו לא עי ויין, לעות אדם או

ייוה אמר וו יייח והטוב כי א

וות הי ע"י חמא

'חמאיו. (5) עיני עונ

שן לפרש כי מכ ארא ושיעור הכת "נמו מכל בנור א הכהו על מוח א גנות העין. ד 12) כרמי שלי לפני האלף לך שלמה פי יהיו לך ואין אני חפץ בהם אך הרועה העומד לפני הוא כרמי שלי. והוא משיב היושבת בגנים וגוי.

#### איבה

א ד) זכרה ירושלים ימי עניה בל מחמדיה וגוי כי הא"ע במו בימי עניה כמו כי ששת ימים עשה הי תרי, ויכול להיות כי הבי"ת של בנפול שייך גם למעלה. וכן גם שם הבית של ביום השביעי שייך גם למעלה וכן הרבה במקרא.

(10) כי דאת הגוים כמו עד כי ראתה.

(21) הבאת יום קראת ויהיו כמני פרש"י והא"ע הלואי הבאתה (אָפטאטיף), ויכול להיות כי העבר הוא עתיד קודם העתיד שאתריו.

ג (11) דרכי סורר ויפשהני מלשון פסה כי וסשר"ץ מתחלף שעשני לפסוה ע"י דרך המלא סירים וקוצים. וכן לחלן 16 הכפישני באפר כמו הכבישני כי בומ"ף מתחלף. ויהיל ודומם עי רש"י, ולדעתי שני ווין לדמיון (26

כמו יחיל כן דומם כמו נרדם ורכב וסום בתהלים ע"ו.

30 כי לא ענה מלבו וגוי יסובב על מכהו בפסוק 30 היינו המכחו לא ענה מלבו ויגה בני אוש לדכא וגו' נגד פני עליון, לעות אדם אדני לא ראה שיעשה הכל בלי רצון הי, כי מיזה אמר ותהי הי לא צוה ואשר מפי עליון לא תצא הרעות והטוב כי אם הכל במקרה מי יאמר כן, אך הכל כגזרת הי ע"י הטא האדם על כן מה יתאונן אדם וגוי רק על חטאיו.

(51 עיני עוללה לנפשי מכל בנות עירי, הנכון לפרש כי ממלות כנות נשמע למעלה הנחסר (כדרך המקרא) ושיעור הכתוב הוא בת עיני עוללה לנפשי, מכל בנות עירי כמו מכל בנות עיני עירי. ובתוספתא בבא קמא פ"ט. נמצא הכהו על מוחו ויצאו בנות מלך וסימא את עיניו ופיי המג"א בנות העין.

עשני אבל העני יקר דה אומר ים (מספר יונתי ונוי. קבין בביתו סת ישראל, דנה בנלות אבל כנסת אך תהפוץ ותבל, במ'ש ארץ. ונאמר בשם הי. נתן ריהו עד

השושנה יש י שושנה היא עועניום.

ור המור דודי

אפריון איננה בספר המלים הוא מלה עברית באפר על עיניו ביון עליון) הוא יש רש"ו בסוף בפיי ושעיה די

וים פיות לתלות (איין געבויעם) ורים. פיות עיר

בות של העשור לפה ולא ידעהי א אותה (ני 2)

סרבת ביום אקראך, הוא עתיד אחר העתיד (57 הקודם בפסוק 56 אל תעלם וגוי או שחוא במשפט חתנאי והחפץ (אפטאטיף) הלואי וקרבת עמ"ש למעלה אי 21.

ד 9) שהם יזובו מדוקרים, מוסב על חללי חרב

שדקרו אותם בחרבותם.

16) פני הי חלקם, הוא עוד מאמר הגוים שבפסוק ישלפני זה:

## קהלת

ב 14) אין פוב באדם, כמו מאדם, בומ"ף מתחלף וכן יהושע גי 16 הרחק מאד באדם והקרי הוא מאדם.

ב 17) שם, פי, במקום הידוע בעולם הנשמות. 27) לברם האלחים וגוי, לברם הוא מלשון ארמית לבר, והכונה שהאלהים (דיא גאָטהייט) הוא לחוץ מהם, והם יכולים לראות שהמה כבהמות ואין יתרון להם, והוא ע"ד הכתוב אני אמרתי אלהים אתם וגוי אכן כאדם תמותון.

ד 14) כי מבית האסורים יצא למלוך הוא יסובב על חילד המסכן. כי גם במלכותו נולד רש יסובב על המלך חזקן וכסיל שגם במלכותו נולד רש, נולד כמו נעשה כמ"ש רש"י. ה 2) כי בא החלום וגוי, כי לדמיון (וויא) כמ"ש

ועוז פניו ישנא פיי איש עוז (כמו איש זרוע (1 ד איוב כ'ב 8) פניו נשתנים לרעה.

ט 3) ואהריו אל המתים פיי סוף האדם, ויותר בראה פיי מלת אחריו על החיים שבמלת בחייהם שאחר חחיים כולם הולכים אל המתים כי מקרה אהד לכל. משקל הזוגי חיים יבא ג"כ כלשון יחיד זכר כמ"ש הא"ע על משקל הזוגי מים מן הכתוב מי נדה לא זרק עליו. וכן בלשון נקבה תשמוף ספיחיה עפר ארץ איוב י"ד 19.

י 18) בעצלתים ימך המקרה עי בא"ע, ולדעתי הכונה כי בעצלות נתעפש ונרקב הבית בתחתיתו, אבל בכפל העצלות (ולכן אומר בעצלתים במשקל הזוגי להורות הכפל) אז גם המקרה ימך ויפול.

ויה (וא ימולך מהד ין אחשורוש ר

תמה המן, כי מר כל זה לו משונה צריך

ה אהר דריווי אן טי 31 לכ

לורעם דברי ר מקודם זה

ום החמישי וג ופשם ימי ד

מת בטלו הז ווט). ועל

מה אבל גם תווש הכלכ

וא לא נזכר למרוש של ו

ודיוש בי או עייני

ינדולה ובכו

יקה מלך כ

איף היונ

#### אסתר

א 1) ויהי בימי אהשורוש הוא אחשורוש המולך מהדוועד כוש וגוי. נראה מזה שהכותב במלות הוא אחשורוש רוצה להודיע מי הוא זה אחשורוש שבימיו היה מעשה המן, כי בין מלכי מדי ופרס היו רבים בשם אחשורוש, ואתר כל זה לא נודע מי הוא זה. ואני באתי לבדר הדבר. בראשונה צריך לדעת כי טעו האומרים שאהשורוש של המן היה אחר דריוש בונה הבית. כי אין להכחיש פשט הכתוב לחלן טי 31 לקיים את ימי הפורים וגוי וכאשר קימו על נפשם ועל זרעם דברי הצומות וזעקתם שהכונה כמו שקימו על נפשם עוד מקודם זה ארבעה הצומות הנזכרים בזכריה ז' צום הרביעי וצום החמישי וגו' אחר שגלו לבבל (וכן פיי הא"ע) כן יקימו על נפשם ימי הפורים. והנה מבואר בזכריה חי שכאשר נבנה הבית בטלו הצומות וזעקתם, (רק בחורבן בית השני קבלו מחדש). ועל כן צריך לאמר שמעשה המן היה קודם בנין הבית. אבל גם דעת האומרים שאחשורוש של המן היה זה אחשורוש הנזכר בעזרא די שבטל בנין חבית אינו נכון כי בספר עזרא לא כזכר דבר ממעשה המן בזמן זה. אך הנכון הוא כי אחשורוש של המן היה אביו של דריוש המדי הנוכר בדניאל פי לדריוש בן אחשורוש \*) והזכירו כי זה אחשורוש היה מפורסם אז ע"י מעשה המן. והסך קכ"ז מדינותיו (מדינה היינו עיר גדולה ובנותיה, קרייז) היו רק בצד המזרה (כמו שפירשו המפרשים בדניאל זי 5 ולשטר חד הקומת), וכן אומר פה הוא אחשורוש המולך מחודו ועד כוש, ואין הכונה על כוש של תרהקה מלך כוש וכדומה שהוא עטיאָפיען, כי גם מלכי פרס לא באו לצד הזה כלל, אך כוש הנזכר פה הוא ארץ קויקאז הנקרא עד היום כפי היהודים ילידי הארץ בשם כוש (ומזה בא שם קויקאו מן כוש והנהר קאו, כמו הינדיקו חינדא כוש).

הוא במשפט התנאי ללה א' 21. ווסב על חללי הרנ ימר הגוים שנפטון

ם, בומ"ף מתהלף וכן א מאדם. הנשמות.

ז הוא מלשון ארמיה הוא לחוץ מהם, והם הם, והוא ע"ד הנחונ זמותון.

א למלוך הוא יטוננ רש יסובב על המלך מו נעשה כמ"שרש"י. לדמיון (וויא) כמ"ש

ש עון (כמו איש זרוע

יי סוף האדם, ויותר בהייהם שאחר חהיים לכל. משקל הזוגי חיים יל משקל הזוגי מים מן נקבה תשמוף ספיהיה

ר ה עי בא"ע, ולדעתי בתחתיתו, אבל בפפל וזוגי להורות חכפל) או

לכמוך עליהם הרבה: לסמוך עליהם הרבה:

והארץ אשר מן הודו (הוא אינדיען) ולא עד בכלל עד כוש קויקאזיען היתה תהת ממשלת מלכי מדי כפי החלוקה אשר הלקו ביניהם מלך מדי ונבו פלאסר אביו של נבוכדנצר אהר שכבשו מלכות אשור. ומ"ש בסיי יי ואיי הים הכונה על איי

במדי ופרס היו הפשים מהובות המלך לפי דתי המלוכה וע"כ במדי ופרס היו הפשים מהובות המלך לפי דתי המלוכה וע"כ אמר המן ישנו עם אחד וגוי ואת דתי המלך אינם עושים וגוי. ואחשורוש חשב כי הוא עם לא נודע כמו הציגאנער ולא חשב על היהודים שאל לאסתר מי זה ואיזה הוא וגוי.

ש 26) על כן על כל דברי האגרת הזאת וגוי נמשך למטה על כן קימו וקבלו היהודים וגוי בפסוק שאחר זה.
(31) וכאשר קימו וגוי דברי הצומות וזעקתם נתבאר למעלה בסיי אי.

#### נורא

ב 40) הלוים בני ישוע נראה שצ"ל בנוי ישוע כמו נהמיה י"ב 8 ועי נחמיה זי 43.

ויא מר התרשתא, הוא זרובבל ששבצר ופירוש המלה בלשון פרס הישנה משנה למלך (וויצע קעניג), ואין זה נחמיה התרשתא בסיי חי להלן כי נחמיה היה ימים רבים אחרי זרובבל וגם הוא היה בימיו משנה למלך ולכן אמר בסיי הי 15 והפחות הראשונים אשר לפני וגוי.

ג כי באים ה פי אף שהיה באימה, כי כמו אעפ"י בכמה מקומות במקרא. (וויא וואָהל).

הוא ארתחששתא שבפסוק שאהר זה כמ"ש הא"ע, רק הכותב החל לספר בלשון עברי כמו עד הנה ואחרי כן חבר המעשה כמו שמצא בלשון ארמי והכותב בלשון ארמי קראו ארתחששתא, והיה לו באמת שני שמות כאשר יבואר.

ועתה ראוי לדעת מי הוא זה אחשורוש ארתחששתא לפי הנודע לנו ממלכי פרס יש אומרים כי הוא קאמביזעס, והוא

מקות בי במו אבי שהובא ב פרק ל"א ני אחרי ארתחששו אסטיאגוס הומים שו לותך היינ מלכו דריו ביוסיפום) שנים, אך והמקימען הנהיג הכ המדי והוא המתגים ב (איוןעביום מרך בנו כ גם מיגאסם המדי עם ממלכות ה ונון ופסוקי עוד פה כי

שהעיר ירוץ

אמר המלד

בנין העיר

וריוש הפרו

ני בית אלד

ושות לבנות

(16 7

מכאן הביא

מהוא כתן ד

שלו שלו

קאו פחה

מו נשיא.

מאים בישו

א עד בכלל עד כוש מדי כפי החלוקה אשר ו של נבוכדנצר אחר איי הים הכונה על איי

י הודי, כי היהודים לפי דתי המלוכה וע"כ המלך אינם עושים וגוי. וו הציגאנער ולא חשב זוא וגוי.

אגרת הזאת וגוי וגו' בפסוק שאחר זה. צומות וזעקתם נתכאר

ראה שצ"ל בנוי ישוע

זרובבל ששבצר ופירוש (וויצע קעניג), ואין זה יה היה ימים רבים אחרי ר ולכן אמר בסיי הי 15

באימה, כי כמו אעפ"י

וגוי הוא ארתהששתא הכותב החל לספר בלשון מעשה כמו שמצא בלשון הששתא, והיה לו באמת

שורוש ארתחששתא לפי הוא האמביזעס, והוא

מעות כי בישעיה מ"ה הראיתי כי קמביזעם היה מוב ליהודים כמו אביו. אך הנכון הוא כפי המבואר בדברי מיגאסטינום שהובא בסי מאור עינים להאדומי (ושם הנוסה מיטאסטינום) פרק ל"א וכן הוא בדברי הימים לפילון האלכסנדרי שם פי ל"ב בי אחרי כורש מלך פרס מלך בנו של דריוש המדי אחשורוש ארתהששתא עשרים שנה (גם בדברי קסענספֿאָן נמצא כי אסטיאגוס היה לו כן בשם קיאקסערעס) והוא ישב בבבל (דברי הימים שם), וע"כ אומרים כפסוק 12 פה יהודאי די סלקו מן לותך היינו עולי בבל, כי המעשה שהיה כן היה: בתחלה מלכו דריוש המדי וכורש יחדיו שתי שנים (מיגאסטינום וכן ביוסיפוס) ובמות דריוש המדי מלך כורש מלך פרס לבדו כ"ב שנים, אך בעבור שכורש היה נטרד במלחמת המאסאגעטין והסקיטען עד שנהרג שם וקאמביזעם היה נטרד במלחמת מצרים הנהיג המלוכה לבדו אחשורוש ארתהששתא במ של דריוש המדי והוא ביטל בנין הבית ואחר מות קאמביזעם וגם ממשלת המהגים בטלה המליכו שרי פרס את דריוש היסטאספים (כספור אייזעביום) בונה הבית והוא ביטל מלכות המדיים לגמרי, ואחריו מלך בנו קסערקס הנלחם עם היונים, וצריך לדעת כי פה מעה גם מיגאסמינום שערכב אחשורוש ארתחששתא בנו של דריוש המדי עם קסערקס בנו של דריוש הפרסי ובזה סותר הירוע ממלכות הפרסיים, ואולם כפי הסדר שכתבתי עולה הכל על נכון ופסוקי המקרא שלנו יבאו בכל מקום על נכון. ויש להעיר עוד פה כי צרי יהודה אז כתבו שקר לאהשורוש ארתהששתא שהעיר ירושלים מתבנא וגוי ולא זכרו מבנין בית אלהים ולכן אמר המלך בפסוק 21 וקריתא דך לא תתבנא וגו' כי אסר בנין העיר והם בטלו בנין הבית (פסוק 24) אבל אחרי כן בימי דריוש הפרסי באגרת תתני וסיעתו להלן הי 8 הם כתבו האמת כי בית אלהים מתבנא וגוי ודריוש מצא האמת כי כורש נתן רשות לבנות בית אלהים ונתן רשות גם הוא.

ה 16) אדין ששבצר דך אתא יהב אשיא וגוי מכאן הביא הא"ע בפיי דניאל ראיה כי ששבצר הוא זרובבל שהוא נתן היסודות לבית אלהים, כמסופר למעלה, וששבצר הוא שם שלו בלשון פרסי, וכ"ה בעזרא גי. ופה בפסוק 14 קראו פחה ובסיי אי הנשיא ליהודה, כי פחה הוא בלשון פרסי כמו נשיא. ומן זרובבל והלאה כל ימי הפרסיים והיונים היו נשיאים בית משיאים בישראל מבני דוד אצל הכהנים והם היו נשיאים בבית

דין הגדול אף כי פחות יהודים העומדים בינם לבין מלכי פרם היו אחרים כנראה בנחמיה אבל בבית דין הגדול (היינו כנסת הגדולה לפי דברי קראָכמאל שנמשכה איזה דורות כמו הסינאדע בפעטרסבורג וכמו לשון סנהדרין בימי הרומיים) היו הכהן הגדול אב בית דין ראש המורים והנשיא מזרע דוד היה המוציא את הגזירות והפסקים בענינים פנימים לפעולתן בישראל והיה ראש השוטרים, לקיים הכתוב (דברים י"ז 9) ובאת אל הכהנים הלוים ואל השופט אשר יהיה בימים ההם וגו' ובימי מלכות יון אשר הכהנים תעו מן הדרך חדלו לבקש תורה מפי הכהן ויקומו ראשי המורים מן הסופרים והחכמים, ובעת הזאת צועק הנביא מלאכי על הכהנים, (ב' 2) סרתם מן הדרך הכשלתם רבים בתורה וגוי. אבל הנשיאים מזרע דוד לא פסקו כלל בבית דין הגדול כמבואר בספר דברי הימים לפילון במאור עינים פל"ב וכן בעת מלכות החשמונאים לפי דבריו ודברי המשנה בפרק בי דהגיגה ועי בירושלמי שם. וכן בימי הרומיים כידוע מן התלמוד בבלי ג"ב (ועי סנהדרין הי ע"א). לקיים נבואת יחזקאל ל"ז 35 ודוד עבדי נשיא להם לעולם. ומ"ש ביוסיפום ספר י"א פ"ד שהכהן גדול היה רודה בעם, ותחתיו רדו הזקנים בעם צריך לדעת כי בראש הזקנים היה הנשיא בן דוד כמו בעזרא ו' 7 פחת יהודאי ולשבי יהודאי ע"ש. וגרעין טעה בענינים האלה. ומה שנמצא בסדר עולם זוטא כי זרובכל שב לבבל הכונה בימי ביטול בנין הבית בין כורש לדריוש, והוא בנוי על יסוד המעשה המסופר בעזרא ג' וכן ביוסיפון על זרובבל ושרי פרס (בשאלתם מי החזק בעולם) בבית המלך דריוש, שלפי זה מוכרח לאמר שזרובבל חזר אז לבבל והיה בבית המלך דריוש, ועל דרך זה מספר פילון שישוע כהן גדול חזר אז לבבל, אבל אחרי כן שבו שניהם לירושלים ובנו הבית כמסופר בעזרא וגם בזה דברי גרעץ אינם נכונים.

ל 14) ומטעם כורש ודריוש וארתחששתא מלך פרס, אמר על ארתחששתא מלך פרס להורות שהוא קסערקס בנו של דריוש הפרסי בונה הבית ולא זהו ארתחששתא שלמעלה בסי די מבטל בנין הבית שהוא היה בנו של דריוש המדי והיה מלך מדי בעיקר וראשונה אך בעבור כי כורש וקאמביזעס נטרדו במלחמתס ע"כ מלך גם במדינות השייכים לפרס ולכן נקרא שם (פסוק ז') ג"כ מלך פרס כנ"ל.

מלכי אי ניל שם 1 : מלך פ למעלה ו

(22

פה הכו (לאָנגימוּ לאנגימאנ

18 ף 18 בו נחמיה לי טבע לא

מימנון ה

לארתחשם זורות בין

י (3) י ונר בעבור נשם החכם

הנכרית כנ שהנכרית

ונה בראש

× 1 (19

וא'ע אבל (ומעלה ב

אשם ולא ו

ומ (\* ווה כימי א 22) והסב לב מלך אשור וגוי גם מלכי פרס נקראים מלכי אשור כי מלכו גם באשור וגם ארץ ארם נקדא סיריען על שם אסיריען הוא אשור, ובלשון הכמים סוריא.

ל 1) ואחר הדברים האלה במלכות ארתהשםתא בשי"ן מלך פרס, פה כתיב בסמך להבדילו מן ארתהששתא בשי"ן למעלה וי 14 כי שם הכונה על קסערקס בן דריוש כנ"ל, אבל פה הכונה על בנו של קסערקס הוא ארתהשסתא ארוך היד (לאָנגימאנוס), ומיגאסטינוס ופילון ערבבו את ארתהשסתא לאנגימאנוס עם דריוש בטעות. ואין לפרש על ארתהשסתא מימנון הגדול כי לפי המקרא שלנו כפי שכתבתי להלן בנהמיה וי 18 נראה שהיה זמן רב בין ביאת עזרא לירושלים ובין ביאת נחמיה לירושלים ") וע"כ הנכון כי עזרא בא לירושלים בשנת שבע לארתהשסתא ארוך היד, ונהמיה בא בשנת עשרים שבע לארתהשסתא מימנון הגדול. עזרא בן שריה וגוי נהסרו כמה דורות בין עזרא לשריה עי בפי קייל.

י 3) להוציא כל נשים והנולד מהם. אמר לשון זכר בעבור השם נשים כמ"ש בש"ב י"ז 13. ועי בא"ע פה בשם ההכמים. וכן אמרו בנזיר ס"א אי ובתמורה כ"ט ב' על הנכרית נכרית אזיל זרעה בתרה (עי ב"ב ק,ט ב') והטעם בזה שהנכרית חשודה על הזנות והוא הכונה ביבמות כ"ז ובמדרש רבה בראשית פ"ז ע"ש.

(19) וא ש מים איל צאן וגוי צ"ל בקמץ השין, ועי רש"י וא"ע אבל כבר נתבאר כסי ויקרא הי 19 בעשות האדם איסור וא"ע אבל כבר נתבאר כסי ויקרא הי 19 בעשות האדם איסור למעלה בפסוק י"ג) בלי דעת שאסור הוא צריך להביא אשם ולא הטאת כי שגגת תלמוד עולה זדון אתי שפיר פה.

מלבין מלכי פרם חלב (המינו בנסת ות כביו הסינאדין מיים) היו הנהן דוד היה המתיא מן בישראל וחיה ובאת אל הכחנים יותם ובוי וביכי לבקש תורה מפי בים, ובעת הואת סרתם מן הדרך רע דוד לא פסקו מים לפילון במאור לפי דבריו ודברי וכן ביםי הרומיים י הי ניאו. לקים לתם לעולם. ומיש רודה בעם, ותהתיו נים היה הנשיא בן יהודאי ע'ש. הרקק לם זומא כי זרוננל בורש לדריוש, והוא בי וכן ביוסיפון על נעולם) בבית המלך רזור או לבבל והיה לון שישוע כהן נדול לירושלים ובנו הנית נכונים.

איזעביום שכותב כי נחמיה ג"כ (\* היה בימי ארתחשפתא ארוך היד אינם נכונים.

#### נהמיה

א 8) זכר נא את הדבר אשר צוית את משה עבדך וגוי כל המאמר הזה הוא בדברי משה דברים לי. ונראה מזה כי נחמיה הבין שהנבואה הזאת היתה על ההשבה מגלות בבל ומשאר ארצות בימים ההם, כי כבר כתבתי בכמה מקומות שהנביאים לא דברו מגלות הזה גלות רומי כלל, ומה שיש מביאים ראיה מן הכתוב שם כ"ח 64 והפיצך הי אלהיך בכל העמים מקצה הארץ ועד קצה הארץ ובגלות בבל לא נפוצו כל כך ועל כן יסובב על הגלות הזה, הוא קושיא בטעות כי אחר נפילת אשור נתפזרו עשרת השבטים בכל העולם כמ"ש בפיי מלכים בי י"ז \*). והראיה כי הכתוב הנ"ל לא יסובב על הגלות הזה שאמר שם ג"כ ועבדת שם אלהים אחרים עץ ואבן. וידוע כי בגלות הזה לא עבדו יותר בני ישראל עץ ואבן אך יסובב על גלות אשור ובבל. גם הכתוב בהושע ג' כי ימים רבים ישבו בני ישראל וגוי יסובב על עשרת השבטים שנקראים אצלו בני ישראל (שם בי 2) והם ישבו ימים רבים עד ימי הבית השני. ועי ישעיה ס"ו 6 קול מהיכל וגוי.

הבית השני זע ישעיו ליראה את שמך היינו שהפצים (11 ההפצים ליראה את שמך היינו שהפצים לעבוד אותך ולהכירך לאלהים שאתה יראתם, כענין הוציא יראתו מהיקו בתלמוד, וכן ופהד יצהק ועמ"ש בתהלים ק"ל. במואב (10 סנבלט החורוני, מעיר הורונים במואב

ב 10) פנבל (ישעיה מ"ו 5).

(ישעיה מ"ו 6). ד 2) לבוא להלהם בירושלים ולעשות לו תועה עי בא"ע, אבל כבר נמצא בשמואל בי י"ו 13 כי לפעמים יאמר הכתוב על עיר לשון זכר בעבור השם ערים ועמ"ש שם. ד 13) למען שכור הוא פיי למען זה שכור הוא

למען אירא.

מסה על זה איך מסה על זה איך שנע לארתהשסת שנע לארתהשסת עודא לביאת נד לארתהשסתא מי מיים (חי 9, יי נעשה לכהן גדול (73) ויג

מרושלים והיה ז מי שם נסמך הכ 6) וכן גם פה, התוחש וגוי ולבו תחרון גדול והכוו האחר עד ויגע ד

שם בנו ישוע וזר

וים (14 ה עיומה שנאמר ער נימי זרובבל

מצ'ד שם.

ש 2) ויב המעשה שנמו הוה היה בת קנשים רק בני (22) וייר ש

ושבון, ארץ מאב, כמ"ש כי " מואב והוי

מחון (גימין ליי (31) ואת

ואת (31) ואת מסודה כי המעשה הקנות עזרא ונו מולה בית אביר דרך הכתוב אחים אבל כש

<sup>\*)</sup> ואולי זה היה כונת ישעיה באמרו (שם ז' 8) ובעוד ששים וחמש שנה יהת אפרים מעם. כי כל עוד מלכות אשור היתה בתקפה אהזה אפרים (ועשרת השבטים עמו) עוד בתור עם ביהד, אבל בנפילת אשור בכהה אחר ס"ה שנים נתפזרו בכל העולם ולא יקרא בשם עם אפרים עוד. ועמ"ש בדה"ב ל"ג.

18) כי חתן הוא לשכניה בן ארח וגרי גרעץ תמה על זה איך מהרה בזמן י"ג שנים (כי עזרא בא בשנת שבע לארתחשסתא ונחמיה בשנת עשרים לו) בטלה תקנת עורא ולמה שתק עזרא ? אבל לפי מ"ש להלן בי בין ביאת עזרא לביאת נחמיה היח זמן רב כי נחמיה בא שנת כי לארתחשםתא מימנון אתי שפיר, ואף כי עזרא היה עוד בחיים (חי 9, י"ב, 36) אבל כבר היה זקן, גם כי אלישיב נעשה לכהן גדול והוא היה טוב לטוביה כמסופר להלן י"ג 7.

ויגע החדש השביעי וגוי נמשד לסיי שאחר (73) זה כמו שאמרו המפרשים, ואין זה המעשה של עזרא גי כי שם בנו ישוע וזרוכבל את המזכח ועזרא ונהמיה עוד לא היו בירושלים והיה זה בזמן כורש מלך פרס, אך זה דבר נפלא כי שם נסמך המעשה אל ספר היחש העולים בראשונה (פסוק (5) וכן נם פה, גם קשה שהלא אמר בפסוק 5 ואקבצה וגוי להתיחש וגוי ולבסוף לא נזכר מאומה, וכפי הנראה יש פה חסרון גדול והכותב ספר נחמיה דלג מן ויגע החדש השביעי האחד עד ויגע החדש השביעי השני, והבן.

רו 14 וים צאו וגוי אשר ישבו בני ישראל בסכות בחג וגוי ומה שנאמר בעזרא גי 4 ויעשו את הג הסוכות ככתוב עוד בימי זרובבל וישוע הכונה שם על קרבנות החג כמ"ש

ויבדלו זרע ישראל מכל בני נכר, אין (2 מ זה המעשה שנמצא בעזרא ששם היה בחרף ונחמיה עוד לא היה וזה היה בתשרי ובימי נהמיה (הי 9), ופה אין המדובר מן נשים רק בני נכר כמו טוביה וכדומה. ועמ"ש להלן יי 31.

22) ויירשו את ארץ סיחון ואת ארץ מלך חשבון, ארץ סיחון הכונה על הארץ שכבש סיחון בארץ מואב, כמ"ש כי אש יצאה מחשבון להבה מקרית סיהון אכלה ער מואב וגוי (במדבר כ"א). וע"ז ארז"ל עמון ומואב מהרו

בסיחון (גיטין ל"ח ע"א).

י 31) ואת בנותיהם לא נקח לבנינו, גרעץ ידמה כי המעשה עם רות המואביה שנשאה בעז הוא מתנגד לתקנות עזרא ונהמיה, אבל לדעתי יש הילוק גדול בין אשה שעובה בית אביה עמה וארצה ובאה לחסות תהת כנפי השכינה ועל דרך הכתוב פה 29 וכל הנבדל מעמי הארצות אל תורת האלהים אבל כשאינו נבדל מעמו ומארצו אף שמודה בהקב"ה

צוית את משה יי משה דברים לי, היתה על ההשבה כבר כתבתי בכמה לות רומי כלל, ומה הפיצך הי אלהיך 6 רץ ובגלות בבל לא הוא קושיא בטעות מים בכל העולם כמ"ש הנ"ל לא יסובב על אלהים אחרים עין בני ישראל עין ואכן ב בהושע גי כי ימים רת השבטים שנקראים ימים רבים עד ימי

שמך היינו שהפצים יראתם, כענין הוציא ועמ"ש בתהלים ק"ל. מעיר חורונים במואנ

לים ולעשות לו תועה בי י"ן 13 כי לפעמים השם ערים ועמ"ש שם. למען זה שכור הוא

זרו (שם זי 8) ובעוד כל עוד מלכות אשור זשבטים עמו) עוד בתור ם"ה שנים נתפזרו בכל עוד. ועמ"ש בדה"ב ל"ג. הוא אסור כמו טוביה וסנכלט וכדומה, וע"כ נאמר בתהלים מ"ה ושכחי עמך ובית אביך.

יא (3) ואלה ראשי המדינה וגוי ראשי המדינה אינו כמו שרי העם בפסוק אי אלא הכונה כמו בדה"א טי 2 היושבים הראשונים שחזרו מבכל וישבו בארץ והם עשו ארץ יהודה למדינה מיושבת אחרי שהיתה שממה זמן רב, ועל כן נקראו ראשי המדינה, וכן עזרא בי אי בני המדינה. והספור פה הוא כמו הספור שם כמו שפי הרד"ק ומצ"ד ורבים מחכמי הנוצרים. כי הכותב פה אחר שסיפר מה שהיה בימי נחמיה הזר לספר מן היושבים הראשונים בימי זרובבל וישוע ע"ד להלן סיי י"ב.

שריה כן חלקיה וגוי וברה"א מי עזריה כן חלקיה וכתב המצ"ד שם שהוא זה בשני שמות, ודומה לזה בין הבאים עם זרובבל וישוע בעזרא בי 2 שריה ובנחמיה זי 7 נקרא עזריה.

יב 22) והכהנים הוי"ו לפירוש היינו הכהנים הלוים. על מלכות דריוש הפרסי מלת ספר שבפסוק שאחר זה שייך גם לפה, והיה ספר בשם "מלכות דריוש חפרסי" (שם סופר כל קורותיו בימיו) ושמה היו כתובים.

25) שומרים שוערים כמו שפיי רש"י למעלה י"א 19 בשערי המקדש, כמו בדה"א מי כ"ג שערים לבית ה'. ויפה פירש קייל שהכונה פה לא שמות אנשים כ"א שמות משפהות כמו למעלה זי 45, וע"כ היו גם בימי יויקים וגם בימי נחמיה. ופסוק 26 יסובב על השוערים כמ"ש רש"י.

44) לשדי הערים, הסר מלת אשר, כמו אשר לשדי. או כמלת של.

• 46 כי בימי דויד, כמו כבימי כמ"ש בישעיה מ"מ. כי הוא לדמיון.

יג 3) ויכדילו כל ערב מישראל נראה הכונה על הזכרים ג"כ ע"ד טוביה להלן וכמ"ש בפי למעלה ט' 2.

1 ולפני מזה וגוי, ובפסוק וי ובכל זה לא הייתי בירושלים וגוי ואבא לירושלים וגוי אשר עשה אלישיב לטוביה וגוי מהמשך הספור פה עם סיי י"ב. ובפסוק אי אומר ביום ההוא וגוי נראה כי חנוכת חומת ירושלים היתה אחר ביאת נחמיה לירושלים פעם שנית או שיש איזה חסרון בריש סיי י"ג.

עור בעת הה הה כהן גדו אחו ישוע כוי הה קודם ביא נחנתי למעלה נימי ארתחש ממנון הגדול מים בא לירוש דימי יוידע זימי יוידע זימים ד' שנה זיו אלכסנדר.

7 23

למעלה כבר

מובדילו בל

למעלה בפסו

101 (28

יל וודע ועי

מעלי. יוזעפוכ

וסנבלם והוא

נדול בזמן כב

\*) וקראכ ממה הוסיף מי נחמיה.

וע"כ נאמר בתהלים מ"ה

ל ה וגו' ראשי המדינה זכונה כמו בדה"א טי 2 בו בארץ והם עשו ארץ שממה זמן רב, ועל כן בני המדינה. והספור פה ד"ק ומצ"ד ורבים מחכמי מה שהיה בימי נחמיה בימי זרובבל זישוע ע"ד

ברה"א מי עוריה כן חלקיה ות, ודומה לזה כין הכאים וכנחמיה זי 7 נקרא עזריה. רוש היינו הכחנים חלוים. 'ת ספר שבפסוק שאחר זה כות דריוש חפרסי" (שם בתובים.

מו שפיי רש"י למעלה י"א כ"ג שערים לבית ה". ויפה גנשים כ"א שמות משפחות מי יויקים וגם בימי נהמיה. רש"י.

מלת אשר, כמו אשר לשרי,

כבימי כמ'ש בישעיה מ'מ.

וישראל נראה הכונה על בפי למעלה מי 2.
י בפי למעלה מי 2.
י ובכל זה לא הייתי בירושלים
אלישיב למוביה וגר מהמשך
אי אומר ביום ההוא
היתה אתר ביאת נהמיה

23 הושיבו נשים וגו' כי. התקנות שעשה בסיי יי למעלה כבר נשכחו אז. כמו בענין השבת. ומ"ש למעלה פסוק 8 ויבדילו כל ערב מישראל היה אחרי ביאתו פעם שנית כמ"ש למעלה בפסוק ד'-

ומבני יוידע בן אלישיב הכהן הגדול סובב (28 על יוידע ועי רש"י י"ב 10 לחתן לסנבלט החורוני ואבריחהו מעלי. יוזעפום מספר כי מנשה אחי הכה"ג ידוע היה חתן לסנבלט והוא נכד יוידע (י"ב 11) גם מספר כי ידוע היה כהן גדול בזמן ככוש אלכסנדרום מוקדון את ירושלים וסנבלט היה עוד בעת ההיא. גם מספר כי יונתן או יוחנן (י"ב 11, 23) היה כהן גדול בימי ארתחשסתא אוהו מלך פרס והרג את אחיו ישוע כוי. וגרעץ אומר כי יוזעפום טעה בסדרו כי נחמיה היה קודם ביאת אלכסנדרום כמאה שנה כוי, \*) ודעתי כבר כתבתי למעלה וי 18 כי טעו האומרים כי נחמיה בא לירושלים בימי ארתחשסתא ארוך היד. אך עזרא כא כשנת שבע לארתחשפתא ארוך היד ונחמיה בא בשנת עשרים לארתחשפתא מימנון הגדול והיה שם עד שנת ל"ב שלו וחזר לבבל ולקץ ימים בא לירושלים פעם שנית ונשאר לפי הנראה בירושלים ער ימי יוידע הכהן הגדול וראה את מנשה חתן לסנבלט. ואחר מימנון מלך ארתחשםתא אוחו כ"ו שנים (נ"א כ"ג) ואחריו ארסים ד' שנה ואחריו דריוש קאדאמאנום ששה שנים והוא נפל בידי אלכסנדר.

<sup>&</sup>quot;) וקראכמאל בשער י"א אומר כי הפסוקים האחרונים כנחמיה הוסיף ידוע הכהן — ומעה מאד כי נראה שם שהכל דברי נחמיה.

#### השמטות

| מבער בשוו    |    |
|--------------|----|
| בספרים ונעי  |    |
| 1903         |    |
| 704 ***      |    |
| שמו          |    |
| בהרים,       |    |
| בהרישי       |    |
| קול חוזר (וו |    |
|              |    |
| לו והוא רוד  |    |
| אויבו כלל.   |    |
| 12.14        |    |
| *****        |    |
| ישעי         |    |
| את מי אי     | 3. |
| 1 12 11 11   |    |
| נבואתו של    |    |
| הקודמים צר   |    |
|              |    |
| הנבואה יש    |    |
| ואומר לו דב  |    |
| -            |    |
| את העתידור   |    |
|              |    |
| היו חזיוכות  |    |
| הי 9 באזכי   |    |
|              |    |
| נאוני שמער   |    |
| ושעוה לא ד   |    |
| הפין חי לי   |    |
| וופין דוי לכ |    |
| שאל את מי    |    |
| הי לדבר עם   |    |
|              |    |
| וגוי, וכן לה |    |
|              |    |
| אלי וכן מיש  |    |
| 10000        |    |
| אמר          |    |
| תפלות ישרא   |    |
|              |    |
| נבעסאראבין   |    |
| את הרבים.    |    |
| 10,7 111 111 |    |
|              |    |
| בפין         |    |
|              |    |

בפיר תפלת מוסף נראה לי כי פרשיות הקו נוסד על מד

| צריך להיות                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | אחר מלת          | In to saw         |               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------------------|---------------|
| ועי בא"ע קהלת יי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | התחתונים         |                   | ٦             |
| ע"פ בעצלתים.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | התחתונים         | 21                | -             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |                   |               |
| וכן במדבר י"ג 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ועזאל            | 22                | - (           |
| ע"פ הנפילים.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                  |                   |               |
| ויכול להיות כי גם                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | השדה             | 15                | - 2           |
| אמו אך הוא לא ידע מזה.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | יל בשלו גדי בחלב | יעה ווורר הנ      |               |
| ועי איוב א 5 אולי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | לוצאטו           | 16                | - DE          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | miles in a       | 10                | 20            |
| והם מחללים את                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | +- y 1 c         | יי. ועי זבחים     | זמאו וג       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | להם עון          | 16                | - 25          |
| בואר בתלמוד פסחים בסדר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | הרת המקדש כמ     | ם בעבור מו        | ושבת ג        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  | .771              |               |
| ואת הארץ (ירמיי כ"ג).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | השמים            | 17                | - 26          |
| או יודעתי כמו הודעתי,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | יעדתי            | 21                | - 40          |
| וחסר מלת ללכת.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                  | The state of      | 10            |
| אבל בפסוק 26 ונשאו                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ש"ט              | 26                | - 17          |
| כה מצרים כי תכוסתו היתה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | שנים ימועה שנה   | 00                | 41            |
| בו בוב בלייני (יוער הייים היל).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ווש וואובן       | צרים הכונה        | בדרך כ        |
| ה צחוק בלשון (וואָרטשפיל).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | שם והנביא עש     | ארצו כמ"ש         | בשובו ל       |
| סלח כי חמאנו וויא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | דאם              | 36                | - 59          |
| בען.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | יר געזינדיגט הא  | אָבװאָהל) װי      | וואָהל (      |
| ובברכות נ"א א' נזכר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | רבים             | 21                |               |
| סוריאל שר הפנים.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                  |                   |               |
| ועי בא"ע איכה אי י"ג.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ביתה             | 31                | - 63          |
| לך כל המחנה וגרי.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 10 (8 75         | ראוזור            | 7             |
| הוא כמו מה היינו מה צורך                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                  |                   |               |
| ווא בכון כוון וואכן בוון                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ה, והנכון כי נוי | ים נדחקו פ        | המפרש         |
| פר רות גי 16 על פסוק מי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | שם רבי יונה בס   | ש הא"ע בי         | לך כמ         |
| יינו מה מעמדך ע"ד הכתוב                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                  |                   |               |
| ם מה אתם.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | אמרו להם אחיהו   | ים י"ה 8 ויי      | בשופטי        |
| יש וגרי הוא בנין הפעיל יוצא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | כי יבער א (4:    | שמות כב           | 7             |
| THE RESERVE OF THE PARTY OF THE | 7;               | The second second | 1-12-11-11-11 |

שמות כב 4) כי יבער איש וגוי הוא בנין הפעיל יוצא לשלישי כמו שמפרש ושלה את בעירו ובער בשדה אחר. ופה המקום לבאר המשנה בריש בבא קמא ארבעה אבות נזיקין השור והבור והמבעה וההבער ונדחקו בפיי המבעה. ובתוספתא פה הנוסח והמבעיר וההבער אבל יותר נכון לגרום והמבער בפתה

הבי"ת בבנין פיעל, כי מדובר פה על המזיק על הבעיר אשר מבער בשדה אחר כלשון הכתוב, וע"י נקודת חנם נפל טעות בספרים ונעשה המבעה.

שמואל א כו 20) כאשר ירדף הקורא בהרים המכוסים ביערות שומע מקולו בהרים, האיש הקורא בהרים המכוסים ביערות שומע מקולו קול הוזר (ווידערהאלל) והוא בסכלותו מדמה כי איש אחר משיב לו והוא רודף לבקשהו בהנם כן שאול רודף אותו בהנם כי אינו אויבו כלל.

ישעיה ר 8) ואשמע את קול אדני אומר את מי אשל ח וגוי, רבים הבינו מכתוב הזה אשר פה החלה נבואתו של ישעיה, ורבים הוסיפו לאמור כי חמשה הסימנים הקודמים צריכים להכתב אחרי סי" ו" והנכון הוא כי בענין הנבואה יש שני אופנים, האחד שחקב"ה מדבר בעצמו עם הנביא ואומר לו דברי נבואתו, והשני שהנביא רואה ע"י רוח הקדש את העתידות וזה נקרא חזיון במקרא אצל הנביאים, ובדרך זה היו הזיונות החמשה הסימנים הקודמים, וע"כ אומר ישעיה בסיי הי 9 באזני הי צבאות ולא אמר באזני אמר הי צבאות כי חכונה באזני שמעתי מאמר הי צבאות שאמר אל המלאכים אבל עם ישעיה לא דבר הי עד הנה, אך פה בשנת מות המלך עזיהו הפין הי לשלות נביא ולדבר עמו בעצמו ענין הנבואה וע"כ שאל את מי אשלה וגרי וישעיה השיב הנני שלחני. ופה החל הי לדבר עמו. וע"כ אומר בפסוק 9 ויאמר לך ואמרת לעם הזה וגוי, וכן להלן זי 3 ויאמר הי אל ישעיהו ובסיי הי ויאמר הי אלי וכן משם והלאה.

אמר המחבר בימי נעורי הברתי פירוש על סדר תפלות ישראל ונאבד מאתי (שמעתי כי נמצא בעיר קיליע כבעסאראביען). ואיזה ביאורים הם בזכרוני ואביאם פה לזכות את הרבים.

בפיום יה אלי וגואלי וכוי בסידורי פולין קודם תפלת מוסף ליו"מ נמצא הרוז "ותודה ולעולה וכוי כל קרבניך" נראה לי כי פה הוא הקדמה לתפלת מוסף אשר אנו אומרים פרשיות הקרבנות שבתורה שיהא כאלו הקרבנו אותם. והוא נוסד על מדרש הפסוק ויקרא ז' 37 זאת התורה לעולה למנחה

ייות ל קחלת יי לתים.

דבר י"ג 33 פילים.

היות כי גם לא ידע מזה. וב א 5 אולי

מחללים את פסחים בסדר

רץ (ירמי כ'ג). תי כמו הודעתי, מלת ללכת. פסוק 26 ונשאו י תכוסתו היחה ון (וואָרטשפול). בי תטאנו וויא

כות נ"א אי נונר אל שר הפנים. בא"ע איכהאיי"ג. ה מחנה וגוי, ה היינו מה צורך 16 על פסוק מי מדך ע"ד הכתוב

בנין הפעיל יוצא בשדה אחר. ופה אבות נזיקין השור ז. ובתוספתא פה וגוי כל העוסק בתורת עולה כאלו הקריב עולה וכוי (עי מנחות ק"י ע"א) והוא אומרו פה ותורה לעולה (כן צריך להיות) וכוי שתהא התורה שאנו אומרים כאלו הקרבנו הקרבנות.

בסדר תקון הצות, העתיקו מאמרי הזוהר ונמצא שם "שלחו בני ארעא קדישא לבני דיוספרא וכוי, דיוספרא הוא מלה יונית διαςπορά ותרגומו באשכנזית דיא צערשטריי־ אונג כן נקרא אז גולת ישראל אשר בארצות יון שישבו מפוזרים זה פה וזה שם כמו שהיה נקרא אשר בבבל בשם גולה. וזהו ג"כ הכונה במסי שבת מ"ו ע"א רבי הלך לדיוספרא כו' היינו שהלך אל יהודי ארצות יון, וכפי הגראה היה אז גם ברומי ונתודע שם להקיסר אנטינינוס ואז היו המעשיות עם המערה מביתו לבית הקיסר המסופרים במסכת עבודה זרה פרק א'.

חות 1727 נכוצא 177 מריי-שושבו בשם וספרא אן גם יות עם דה זרה

## MEGALE SOD

# KOMMENTAR ZU VIELEN SCHWEREN STELLEN IN DER HEILIGEN SCHRIFT

VON
HERMANN HERSCHENSOHN



BUDAPEST, 1906.

Preis 1 Mark 50 pf. Bei Abnahme von 30 St. 30 Mark.

Zu haben beim Verfasser selbst in Leipzig-Anger, Stünzerstrasse Nr. 2.